Ibn al-Qayyim's notie van de

e e+t ey

Sem van Vliet






Ibn al-Qayyim’s notie
van de ziel

Een zoektocht naar filosofische aspecten in Kitab
al-Riih

Sem van Vliet



Copyright © 2021 Medina Instituut

http://www.medinainstituut.com

info@medinainstituut.com

Titel: Ibn al-Qayyim’s notie van de ziel. Een zoektocht naar filosofische
aspecten in Kitab al-Riih

Eerste druk 2021

Alle rechten voorbehouden. Niets uit deze uitgave mag worden
verveelvoudigd, opgeslagen in een geautomatiseerd gegevensbestand, of
openbaar gemaakt, in enige vorm of op enige wijze, hetzij elektronisch,
mechanisch, door fotokopieén, opnamen, of enig andere manier, zonder
voorafgaande schriftelijke toestemming van de uitgevers.


http://www.medinainstituut.com/
mailto:info@medinainstituut.com

>

43dB ) ol 53 eisl Ty (35,31 om0 U8 2ol 2 Eligliads &)

“En zij vragen jou (0 Mohammed) over de ziel. Zeg: “De ziel
behoort tot de Zaak van mijn Heer. En jullie is slechts een
geringe mate van kennis (hierover) gegeven.”

[Koran 17: 85]






Inhoud

Voorwoord
Transliteratie tabel

[EEN

Introductie

Onderzoeksprobleem, onderzoeksvraag
en deelvragen

Religieuze antropologie

Academische- en traditionele islamstudies

Koranexegese (tafsir) en de ziel

Systematiseren van de Koranische data
Soorten tafsir

2.1 Ibn Kathir

2.2 Fakhr al-Din al-Razr

2.3 Ibn al-Qayyim

Griekse Filosofie & Kalam

Griekse Filosofie
1.1 Logos

1.2 Pneuma/Psyche
1.3 Nous

Kalam

2.1 Kennismaking met Griekse Filosofie
2.2 Mu ‘tazila

2.3 Asha ‘ira

2.4 Ibn Sina

Analyse van Kitab al-Rih

Rih en Nafs

Pre-existentiéle ziel en de connectie
tot het lichaam

Tussenperiode (Barzakh)

o1 w

10
12
14

16

16
16
17
20

21
21
23
26
27

31

32
34

36



4 Hiernamaals

5 Samenvatting en conclusies
Bibliografie

Bijlagen:

Index van personen

Index van onderwerpen

Appendix I: Systematisering van het woord Rith
Appendix II: Systematisering van het woord Nafs
Appendix I11: Index van Hadith.

37

40
44

52
56
62
67
118



Voorwoord

In de Naam van Allah, de Meest Barmhartige, de Meest
Genadevolle.

Voordat ik begon aan mijn bachelor-opleiding aan de Vrije
Universiteit (VU) Amsterdam had ik nooit verwacht dat ik mijzelf
zou ontwikkelen tot de persoon die ik vandaag de dag ben. 1k was
sceptisch over het bestuderen van religie aan de universiteit en
begon de opleiding met een zeer kritische blik. Deze kritische blik
heeft ervoor gezorgd dat ik naast het curriculum vele andere
verdiepende werken heb gelezen om zo te kijken of er ook andere
perspectieven bestaan aangaande de stof die ik aangeboden kreeg
vanuit de universiteit.

Ik zie het als een Gunst van Allah dat Hij me in staat heeft gesteld
aan de VU te studeren. Het heeft me kritisch laten denken en
tevens sterker gemaakt in mijn geloof. Ik heb door het brede
aanbod en diversiteit van onderwijs nieuwe perspectieven leren
kennen en ben gestapt uit mijn eigen bubbel. 1k heb laatst al mijn
papers en onderzoeken verzameld in een bundel als aandenken
voor mezelf. Als ik zie hoe mijn eerste paper eruit zag en als ik dit
vergelijk met de scriptie die ik recent heb afgerond zie ik echt een
wereld van verschil. Dit was mij niet gelukt zonder de steun van
Allah en daarnaast de docenten en medestudenten op de VU. Wat
betreft mijn academische ontwikkeling heb ik veel te danken aan
alle docenten aan de faculteit Godgeleerdheid, maar met name aan
dr. Yaser Ellethy, de directeur van het Centrum voor Islamitische
Theologie (CIT). Zowel tijdens de lessen van de vele islamitische
vakken die hij heeft gedoceerd, als tijdens de begeleiding van mijn
bachelor- en master scriptie heeft hij mij voorzien van de beste
begeleiding en zijn kritische, maar gerechtvaardigde feedback
heeft mijn ogen op vele vlakken geopend. Deze woorden zijn
daarom aan hem gericht: “Ustadh, bedankt voor alles. Ik hoop dat
we in contact blijven, dat ik van u kan blijven profiteren en dat
Allah u een lang, gezond en gelukkig leven schenkt met uw
dierbaren.” Ook bedank ik alle CIT-leden; dr. Pieter Coppens, dr.
Mohamed Ajouaou, Ing. Razi Quadir, prof. Nelly van Doorn-
Harder, dr. Stella van de Wetering en dr. Welmoet Boender. En
natuurlijk mijn twee compagnons, medestudenten en vrienden
Soufyan Blouh en Abdessamad Yildirim. Het laatste jaar zonder



jullie was een stuk zwaarder, dan de drie jaren dat we samen
studeerden!

Ook wil ik mijn lieve moeder bedanken voor het controleren van
mijn scripties op taal, en alles wat ze voor mij heeft betekend in
mijn leven. Ik begon aan de opleiding toen ik net getrouwd was
en in deze vier jaar zijn mijn twee zonen Abderrahman en
Ubaydullah en mijn dochter Mariém geboren. De steun die ik heb
gekregen van mijn vrouw om mijn studies aan de universiteit te
vervolgen is enorm. Ik ben haar daarvoor veel verschuldigd.

Hoewel men door diploma’s en titels in de Ogen van Allah, de
Verhevene, niet perse in rang wordt verheven is het afronden van
mijn scriptie een mijlpaal in mijn leven en hopelijk een mooi
begin van een leven vol onderzoek en profijtvolle kennis. “En er
is voor mij geen succes, behalve van Allah. In Hem stel ik mijn
vertrouwen en tot Hem keer ik berouwvol terug.” [Koran 11:88]

- Semvan Vliet Utrecht, 24 juni 2021.



Transliteratie tabel

f >fa/a w2 d

o b b t

I t 5 z

& th ¢ ‘

z i ¢ gh
c h b f

& kh 3 q

> d K} k

3 dh J |

) r ¢ m

5 z o n
o S ° h
o sh 9 /W
e S S, 4 i/1ly, iyya




HOOFDSTUK 1

Introductie

1 Onderzoeksprobleem, onderzoeksvraag en
deelvragen

De notie van de ziel heeft filosofen en theologen sinds de oudheid
bezig gehouden. Zo spraken de wijzen in het VVedische tijdperk in
het oude India al over het concept ‘Atman’. Oorspronkelijk
betekende het ‘adem’, maar later kreeg het de betekenis van ‘de
diepste kern van ons eigen zelf® oftewel ‘de ziel’.! Griekse
filosofen als Plato (427-347 v. Chr.), Aristoteles (384-322 v.
Chr.) en Plotinus (204/5-270) hadden hun eigen noties van de ziel
waarover zij nadachten en schreven. Zij lieten hun interpretaties
los op de uitspraken van filosofen als Heraclitus (ca. 500 v. Chr.)
en Socrates (469-399 v. Chr.), welke slechts gekend worden
vanuit de overlevering. En wat te denken van de monotheistische
religies zoals het jodendom, christendom en de islam; allen
bevestigen het concept van de ziel, hoewel de interpretaties
daarover uiteenlopend zijn. Over de interpretaties van de notie van
de ziel kan spanning bestaan tussen de domeinen van theologie,
filosofie en wetenschap binnen de zogeheten Abrahamitische
religies. Deze intersectionaliteit heeft er voor gezorgd dat de
autoriteit van de schrift en de grenzen van het menselijke denken
ter discussie werden gesteld. Zo raakten vroege- en middeleeuwse
theologen onder invloed van Griekse filosofie regelmatig in de
knoop met de orthodoxie over bepaalde dogma’s, zoals de notie
van de ziel. Zo werd de vroeg neoplatonische kerkvader Origenes
(ca. 185 — ca. 253 na Chr.) afvallig verklaard door de orthodoxie,
omdat hij onder andere het Platonische concept van pre-existentie
van de ziel als doctrine aannam.?

Binnen de islamitische theologie bestaan er ook verschillende
interpretaties als het aankomt op de ziel, maar één werk is

1 Hans Joachim Storig. Geschiedenis van de Filosofie. Eenenveertigste druk.
Spectrum. Amsterdam: 2019. P. 42

2 Mark J. Edwards. “Origen.” Stanford Encyclopedia of Philosophy. 10 maart
2014 geraadpleegd van https://plato.stanford.edu/entries/origen/ op 10
maart 2021.; Kirk Essary. Origen’s Doctrine of the Soul: Platonist or Christian?
Texas Tech University. Texas: 2008. P. 7


https://plato.stanford.edu/entries/origen/

IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

verreweg het meest bekend; het werk Kitab al-Riah van lbn
Qayyim  al-Jawziyya (691/1292-751/1350). Echter, de
islamitische geleerden zijn niet eensgezind over de inhoud van het
boek. Zo werd het werk geprezen door al-‘Uthaymin (gest.
1421/2001),® maar afgeraden door al-Albani (gest. 1420/1999).*
De inhoud zou volgens hem tegenstrijdig zijn met de Koran,
Soenna en de consensus van de vrome voorgangers (salaf).® Dit
terwijl de werken van Ibn al-Qayyim normaal gesproken door al-
Albani en andere criticasters worden geprezen.® Ik vermoed dat
Ibn al-Qayyim in zijn werk filosofische doctrines bespreekt en
wellicht enige invloed, direct of indirect, uit de oude Griekse
filosofie heeft gehad bij het formuleren van doctrines. Dit is de
reden dat ik deze hypothese wil onderzoeken. Deze hypothese
wordt geformuleerd in de volgende onderzoeksvraag: Is Ibn al-
Qayyim, direct of indirect, beinvioed door de Griekse filosofie bij
het formuleren van zijn notie van de ziel?

3 Al-‘Uthaymin. “Kitab al-Rith en Hadr al-Arwah van lbn al-Qayyim.” Geen
datum. Geraadpleegd van https://binothaimeen.net/content/12878 op 10
maart 2021.

4 Al-Albani. “Kan men terugkeren naar Kitab al-Rith van Ibn al-Qayyim?”
Geen datum. Geraadpleegd van https://iwww.al-
albany.com/audios/content/3741/all- ¥~z s ll-iS- Je-adi=p-Ja op 10 maart
2021.

5 Al-‘Uthaymin heeft salafisme als volgt uitgelegd: “Salafiyyah is het volgen
van de weg van de Profeet - vrede zij met hem - en zijn Metgezellen, omdat zij
degenen zijn die voor ons (salaf) kwamen en voor ons uit kwamen, dus het
volgen van hen is salafiyyah.” Hij vindt echter dat er ruimte is voor
meningsverschillen op bepaalde kwesties: “kijk naar de weg van de
rechtvaardige vroege generaties (al-salaf al-salifz), wat deden ze vroeger? Kijk
naar hun manier en hoe openhartig ze waren in het geval van verschillen waarin
ijtihad (zelfstandig redeneren) gerechtvaardigd is (en meningsverschillen zijn
toegestaan). Salafiyyah in de zin dat ze een bepaalde partij zijn met zijn
onderscheidende kenmerken en waarin de leden iedereen als misleid
beschouwen, deze mensen hebben helemaal niets met salafiyyah te maken.”
Al-‘Uthaymin. “The true Salafis are the followers of the path of the Prophet
(blessings and peace of Allah be upon him) and his Companions.” 4 januari
2010. Geraadpleegd op https://islamga.info/en/answers/125476/the-true-
salafis-are-the-followers-of-the-path-of-the-prophet-blessings-and-peace-
of-allah-be-upon-him-and-his-companions, 24 maart 2021.

6 Al-Albant. “Kan men terugkeren naar Kitab al-Rith van lbn al-Qayyim?”
Geen datum. Geraadpleegd van https://iwww.al-
albany.com/audios/content/3741/a&ll- ¥z s M- e -aday-da op 10 maart
2021.

2


https://binothaimeen.net/content/12878
https://www.al-albany.com/audios/content/3741/هل-يعتمد-على-كتاب-الروح-لابن-القيم
https://www.al-albany.com/audios/content/3741/هل-يعتمد-على-كتاب-الروح-لابن-القيم
https://www.al-albany.com/audios/content/3741/هل-يعتمد-على-كتاب-الروح-لابن-القيم
https://islamqa.info/en/answers/125476/the-true-salafis-are-the-followers-of-the-path-of-the-prophet-blessings-and-peace-of-allah-be-upon-him-and-his-companions
https://islamqa.info/en/answers/125476/the-true-salafis-are-the-followers-of-the-path-of-the-prophet-blessings-and-peace-of-allah-be-upon-him-and-his-companions
https://islamqa.info/en/answers/125476/the-true-salafis-are-the-followers-of-the-path-of-the-prophet-blessings-and-peace-of-allah-be-upon-him-and-his-companions
https://www.al-albany.com/audios/content/3741/هل-يعتمد-على-كتاب-الروح-لابن-القيم
https://www.al-albany.com/audios/content/3741/هل-يعتمد-على-كتاب-الروح-لابن-القيم
https://www.al-albany.com/audios/content/3741/هل-يعتمد-على-كتاب-الروح-لابن-القيم

INTRODUCTIE

Om deze onderzoeksvraag te beantwoorden heb ik drie
deelvragen opgesteld, die in deze thesis als drie afzonderlijke
hoofdstukken zullen functioneren:

- Hoe wordt de ziel genoemd in de Koranexegese (tafsir)
en wat is de positie van Ibn al-Qayyim?

- Hoe werd de ziel besproken binnen de islamitische
kalam- en filosofische traditie voor Ibn al-Qayyim?

- Welke onderwerpen in Kitab al-Ri/ zouden mogelijk
Griekse filosofische invloeden op de notie van de ziel
kunnen hebben?

2 Religieuze antropologie

De zoektocht naar de ziel kan ons meer vertellen over wat het
betekent om mens te zijn. In feite is deze zoektocht van Ibn al-
Qayyim dan ook een vorm van antropologie. Echter, deze vorm
van antropologie moet niet worden verward met de empirische
antropologie wat een verzameling van wetenschappen is die de
mens bestudeert aan de hand van waargenomen fenomenen door
experimenten en consequenties van onderzochte data.” Hieronder
vallen de biologische- en sociale antropologie die antwoorden
proberen te formuleren op de vraag ‘wat is de mens?’ Hieronder
vallen de enkele benaderingen van het materialisme, fysicalisme
en naturalisme waar de atheistisch bioloog Richard Dawkins een
woordvoerder van is. Deze benaderingen gaan ervan uit dat de
mens niets anders is dan materie, zoals La Mettrie (gest. 1751)
stelde: “L’Homme Machine”? en waarover Feuerbach (gest.
1872) zei: “Der Mensch ist was er isst”;® oftewel de mens is
slechts een robot die bestaat uit DNA, een organisme zonder ziel.
Een andere vorm van antropologie die hieronder valt is de sociale
antropologie, wat onder andere het uitgangspunt van het
marxisme van de twintigste eeuw is: het is de maatschappij die
bepaalt wat het is om een mens te zijn.

7 Harry Willemsen (red.). Woordenboek Filosofie. Van Gorcum.
Assen/Maastricht: 1992. P. 23-24.

8 Julien Offray de La Mettrie. Man a Machine. Philosophical and Historical
Notes by Gertrude Carman Bussey. The Open Court Publishing Co. Chicago:
1912.

9 Birgit Meyer. “Der Mensch ist was er isst. ” Religious Matters in an Entangled
World. Utrecht University. 24 augustus 2019. Geraadpleegd van
https://religiousmatters.nl/der-mensch-ist-was-er-isst/ op 25 maart 2021.

3


https://religiousmatters.nl/der-mensch-ist-was-er-isst/

IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

De antropologie waar mijn onderzoek op is gebaseerd bevindt
zich op theologisch terrein. Deze vorm van antropologie zoekt
niet naar de vraag ‘wat is de mens?’, maar zoekt net als de
filosofische antropologie naar vragen als ‘wie is de mens?’ en ‘wat
is de natuur van de mens?’. De empirische antropologie gaat
slechts uit van waargenomen materie, terwijl de theologische
antropologie uitgaat van openbaring als ultieme autoriteit als het
aankomt op zaken die niet waar te nemen zijn, zoals het Wezen
van God, Engelen, het leven na de dood of in het geval van dit
onderzoek de ziel. Men kijkt naar wat de openbaring stelt om
daarover doctrines te formuleren. Het is belangrijk om te
vermelden dat de empirische antropologie en de theologische
antropologie vanuit twee verschillende domeinen redeneren. De
ene gaat uit van empirische waarneming, terwijl de andere zich
baseert op de Heilige Schrift. De discussie tussen beide wordt erg
moeilijk zolang men niet vanuit eenzelfde discipline redeneert.
Sommigen hebben gelijke grond proberen te vinden in de
filosofie, maar de filosofische doctrines hebben er regelmatig voor
gezorgd dat de Heilige Schrift werd ondermijnd, wat vervolgens
weer tot spanningen heeft geleid tussen de filosofen en de
theologen. Er bestaan dus spanningen tussen de domeinen van
theologie en filosofie — en tevens de wetenschap —, maar bestaat
er ook enige vorm van intersectionaliteit? Heeft het wel zin om de
theologische antropologie te onderzoeken? Het antwoord hierop
is niet eenduidig. Ten eerste heeft de theologische antropologie
directe gevolgen voor ons mens- en wereldbeeld en dit heeft weer
empirische gevolgen, zoals de vraag over de oorsprong van de
mens; komen we van apen of komen we van Adam en Eva? Het
heeft daarnaast ook consequenties voor het materialisme en relatie
tussen lichaam en geest, want als we een ziel hebben zijn we geen
machines bestaande uit slechts materie. Ook heeft het impact op
de menselijke vrijheid; heeft de mens keuzevrijheid of is alles
voor hem gedetermineerd. Er zullen conflicten tussen beide
bestaan en theologische posities moeten dus worden bevestigd of
ontkracht wil men tot waarheid van zaken komen. Daarnaast
proberen de filosoof en theoloog dezelfde vragen te
beantwoorden. Echter, een filosoof geeft niet vanzelfsprekend
ultieme autoriteit aan God en de Heilige Schrift; terwijl de
theoloog dit wel doet. Tot slot is het belangrijk om met
verschillende visies en meningen in dialoog te gaan over de
belangrijkste levensvragen, zoals het bestaan van de ziel. In de

4



INTRODUCTIE

Westerse samenlevingen in de eenentwintigste eeuw waarin alle
overtuigingen, levensvisies en religies persoonlijke keuzes zijn,
zoals filosoof Charles Taylor stelt in A Secular Age,'° kan men
leren van elkaars inzichten en meer begrip voor elkaar hebben.
Het onderzoek zal dus een bijdrage leveren aan het brede veld van
onderzoek binnen de religieuze antropologie naar de ziel vanuit
verschillende religieuze perspectieven en hoe deze met elkaar
communiceren. Daarbij draagt het bij aan de discussie over de rol
van het intellect en het gebruik van logica in het interpreteren van
de Heilige Tekst, met name in de islamitische theologie. Het
onderzoek heeft daarnaast raakvlakken met andere religieuze
tradities, met name het jodendom en het christendom. Ik zal
onderzoeken in welke mate de verschillende religies invloed op
elkaar hebben uitgeoefend in het formuleren van doctrines.
Hiermee tracht ik inzicht te krijgen op de vroege interreligieuze
dialoog tussen moslims, joden en christenen; wat er voor kan
zorgen dat de hedendaagse interreligieuze dialoog bevorderd
wordt. Ole Martin Hgystad stelde in haar cultuurgeschiedenis van
de ziel dat “men zichzelf pas kan begrijpen in een multiculturele
samenleving als hij de ander begrijpt”.!* In haar poging de
islamitische ziel te beschrijven maakt zij echter grote academische
blunders. Dit laat zien dat er in het Westen bij enkele academici
een grote onwetendheid is over de islamitische theologie.'? Deze
scriptie zal trachten een duidelijk beeld te schetsen over de notie
van de ziel die besproken wordt binnen de islamitische theologie
om deze onwetendheid weg te halen.

3 Academische- en traditionele islamstudies

Met het onderzoek naar Kitab al-Riih tracht ik nieuwe inzichten te
geven in de academische islamitische (theologische) studies over
de notie van de ziel. Deze scriptie is in eerste instantie gebaseerd
op literatuuronderzoek en een kritische analyse van het werk van

10 Charles Taylor. Een seculiere tijd. Zesde druk. Lemniscaat. Rotterdam: 2009.
11 Ole Martin Hgystad. De ziel. Een cultuurgeschiedenis. Vertaald door Wouter
De Jong. Athenaeum-Polak & van Gennep. Amsterdam: 2018. P. 9
12 Zo presenteert zij zwakke overleveringen als bevestigde uitspraken van de
Profeet Mohammed, presenteert extreem soefisme als mainstream-islam,
neemt Westerse generalisaties over die betrekking hebben op de islam (met
geweld, positie van de vrouw etc.), heeft nafs en rih in het Arabisch verkeerd
gespeld, stelt dat Ibn Sina uit Andalusi€ komt en vele andere blunders.
Daarnaast bespreekt zij eigenlijk alles, behalve de daadwerkelijke
theologische-filosofische discussies over de ziel. Zie: Ibid., 447-469.

5



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

Ibn al-Qayyim. Ik verricht deskresearch en werk met bestaande
data en literatuur. Naast de teksten van de Koran en Soenna, als
primaire bronnen, gebruik ik Kitab al-Rih zelf, aangezien mijn
onderzoek op dit werk is gebaseerd. Los van de bovengenoemde
artikelen zal ik ook enkele werken van Griekse en islamitische
filosofen en theologen analyseren en deze opnemen in mijn
onderzoek. Hierbij zal ik tevens academisch onderzoek
raadplegen dat hierbij aansluit. Er zijn een handjevol Westerse
academici die onderzoek hebben gedaan naar Ibn al-Qayyim en
Kitab al-Rih in het bijzonder, maar het onderzoek naar Kitab al-
Rah is tot nu toe beperkt gebleven. Zo heeft Livnat Holtzman
degelijk onderzoek verricht naar Ibn Qayyim al-Jawziyya in het
algemeen. Samen met Caterina Bori had ze een project genaamd
“A Scholar in the Shadow” waar verschillende academici aan
hebben bijgedragen. VVoor de biografie van Ibn al-Qayyim, die ik
in dit onderzoek niet uitgebreid zal behandelen, verwijs ik dan ook
naar hun volgende artikelen: Caterina Bori en Livnat Holtzman,
“A Scholar in the Shadow” (2010) en Livnat Holtzman, “lbn
Qayyim al-Jawziyyah” (2009). Tevens verricht Jon Hoover
onderzoek naar Ibn al-Qayyim en voornamelijk ook naar zijn
docent Ibn Taymiyya. Wat betreft Kitab al-Ruh verricht Tzni
Langermann nuttig onderzoek, zo heeft hij de artikelen “The
Naturalization of Science in Ibn Qayyim al-Gawziyya’s “Kitab al-
Rizh”” (2010) en “Ibn al-Qayyims Kitab al-Ruh: Some Literary
Aspects” (2013) geschreven. Tevens heeft Genevieve Gobillot
het artikel “Corps (badan), ame (nafs) et esprit (rith) selon Ibn
Qayyim al-Gawziyyah a travers son Kitab al-rith: Entre théologie
rationnelle et pensée mystique.” (in Shadow, 229-258) geschreven
en Holtzman refereert in sommige artikelen naar Kitab al-Riih,
waaronder in het artikel “Elements of Acceptance and Rejection
in Ibn Qayyim al-Jawziyya’s Systematic Reading of Ibn Hazm”
(2013). Het werk van Aboe Ismail en studenten “de interpretatie
van de betekenissen van de Koran” is gebruikt voor de vertaling
van de Koranverzen, een persoonlijke favoriet. De Koranverzen
die in dit werk worden aangehaald, zijn geen vertaling uit het
Arabisch, maar slechts een interpretatie van de betekenis. Dit
komt doordat de Koran in het Arabisch is geopenbaard en nooit
kan worden vertaald in een andere taal die recht doet aan de
Arabische bewoording.



HOOFDSTUK 2

Koranexegese (tafsir) en de ziel

In deze deelvraag wordt de Koranische data gesystematiseerd
waarin de ziel wordt genoemd. Daarnaast zal er ingegaan worden
op de verschillende methodes van rafsir. Islamitische theologen
keren al eeuwen lang terug naar exegesewerken voor het begrip
van de Koran en het formuleren van geloofsdoctrines. Er zullen
door mij voorbeelden gegeven worden van verschillende exegeses
van een specifiek vers (17:85) uit de Koran over de ziel. In de
laatste paragraaf van dit hoofdstuk zullen lbn al-Qayyim’s
standpunten worden geanalyseerd en zal het duidelijk worden of
deze dichter bij de traditionele- of kalam-filosofische exegese
staan.

1 Systematiseren van de Koranische data

Er zijn verschillende manieren om woorden op te zoeken in de
Koran en deze te categoriseren. Vroeger gebeurde dit uiteraard
door de Koran van kaft tot kaft te lezen en de woorden eruit te
halen. Vandaag de dag bestaan er zoekmachines, zoals
www.tanzil.net. Ik heb hier de woorden rizi en nafs ingevoerd en
de uitkomsten, na een kritische blik, gesystematiseerd in twee
verschillende tabellen, die te vinden zijn in appendix I en 11. VVoor
de vertaling, of interpretatie van de betekenis, heb ik gerefereerd
aan het werk van Aboe Ismail en studenten. Hierin interpreteren
zij de verzen in de Koran in het licht van de exegesewerken van
al-Tabari en Ibn Kathir,'® wiens exegeses bekend staan om hun
methodische benadering volgens de traditionele methode (safsir
bi- ‘I-riwaya).

De ziel, in het Arabisch al-rizk of al-nafs, komt meerdere malen
voor in de Koran. Rizh komt 21 keer voor in twintig verschillende
verzen. Het aantal Makki verzen daarvan is 71,4 procent (vijftien
keer) en het aantal Madani verzen is 28,6 procent (zes keer).}

13 Aboe Ismail & studenten. De interpretaties van de betekenissen van de
Koran. 3e druk. Stichting as-Soennah. Den Haag: 2014. P. 5

14 Makki-verzen zijn volgens de meest bekende mening verzen die geopenbaard
zijn voordat de Profeet de emigratie (hijra) had verricht naar de stad Medina.
Madani-verzen zijn verzen die geopenbaard zijn na de emigratie. Deze mening


http://www.tanzil.net/

IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

Allah verwijst met het woord Rt/ negen keer naar de Engel Jibril
(Gabriél),’> zesmaal noemt hij het Zijn Ziel wanneer Hij Spreekt
over de ingeblazen zielen van de profeten Adam en ‘Isa,® drie
keer als verwijzing naar de Openbaring, éénmaal als Leiding en
twee keer als ‘ziel” in Q. 17:85. Dit is tevens het enige vers van de
Koran over de ziel die een aparte paragraaf heeft in Ibn al-
Qayyim’s Kitab al-Riih:'" “En ze vragen jou (0 Mohammed) over
de ziel (riah). Zeg: “De ziel behoort tot de Zaak van mijn Heer. En
jullie is slechts een geringe mate van kennis (hierover)
gegeven.”8

Het woord nafs komt veel vaker voor, maar liefst 290 keer in 266
verschillende verzen. Het Makki-Madani percentage is bijna
gelijk; 50,3 procent is Makki (147 keer) en 49,7 procent is Madani
(143 keer). Nafs verwijst in de meeste verzen naar zelf, ziel of
levens. Uit de verzen van de Koran komt naar voren dat Allah de
zielen heeft geschapen en dat hij hen voorziet van leiding en hen
niet boven hun vermogen belast. %2021 Er zijn verschillende
soorten nafs: die oproept naar het slechte,?? die zichzelf verwijt,2
en de tot rust gekomen nafs.?* Ook zullen de anfus (mv. nafs) weg
worden genomen van het lichaam tijdens de slaap en terug
gebracht op het moment van ontwaken, terwijl de zielen op het
moment van overlijden niet terugkomen.?® Na het sterven zullen
de anfus weer opgewekt worden en bij Allah worden verzameld
op de Dag des Oordeels.?® In het Hiernamaals zal de
eindafrekening plaatsvinden, waarin de anfus worden beloond of
bestraft naar aanleiding van de daden die zij hebben verricht in
deze wereld.?” De mens wordt hier meerdere malen aan herinnerd

wordt gehanteerd voor dit werk. Zie: Al-Zarkashi. Al-Burhan fi ‘ulim al-
Qur’an. Dar al-Hadith. Cairo: 1427/2006. P. 132

15Q. 2:87, 2:253; 5:110

16 Q. 15:28-29, 32:9, 38:72, 21:91, 66:12

17 1bn Qayyim al-Jawziyya. Al-Rith. Redactie: ‘Isam al-Din al-Sibabati. Dar al-
Hadith. Cairo: 1424/2003. P. 195.

18Q.17:85

19Q. 4:1,7:189

20Q.91:7-9

27.Q. 2:48, 2:281; 3:25 en vele anderen.



KORANEXEGESE (TAFSIR) EN DE ZIEL

door Allah in vele verzen.?® Deze Koranische data is de basis
geweest voor vele exegeten, theologen en filosofen voor het
beantwoorden van de vragen die zij oproept.

2 Soorten tafsir

Het woord fafsir betekent ‘de uitleg of interpretatie van iets’. Het
woord is het werkwoordelijk zelfstandig naamwoord van het
infinitief fassara, wat ‘uitleggen, verklaren, toelichten,
interpreteren’ betekent.?® Een ander woord voor tafsir is ta wil,
zoals al-Tabari aangeeft.®® Varianten van tafsir worden vermeld
door de metgezel Ibn ‘Abbas (gest. 68/687): “Er zijn vier soorten
van tafsir: de soort die de Arabieren kennen vanuit hun taal, zafsir
waarvoor niemand wordt geéxcuseerd indien hij deze niet kent,
tafsir die de geleerden kennen en zafsir die alleen bekend is bij
Allah.”%! Van deze vier soorten zijn er overleveringen bekend die
teruggaan op de Profeet Mohammed, zijn metgezellen en
opvolgers. Zij hebben de Koran van commentaar voorzien op het
moment dat deze zichzelf niet verduidelijkt middels zijn taal of
andere verzen.®23% Deze overleveringen, die teruggaan op hen
middels een keten (sanad) zijn opgeschreven door de vroege
Koranexegeten (muffassiriin).3* Zo ontstonden er verschillende
exegesewerken op basis van overlevering (tafsir bi’l-riwaya),®®
zoals van al-Tabart (gest. 310/922) en Ibn Kathir (gest. 774/1374)
waarin zij de Koran trachtten uit te leggen middels andere
Koranverzen, uitspraken van de Profeet, zijn metgezellen of
opvolgers.®® De tegenhanger van de traditionele exegese is de
exegese op basis van de menselijke rede (fafsir bi’l-ra’y). Het
uitgangspunt hier is niet de traditionele overleveringen die

Q. 59:18

2 Yasir Qadhi. Een introductie tot de wetenschappen betreffende de Qor-aan.
Vertaald door Aboe Yoesoef ‘Abdoellaah. Uitgeverij Momtazah. Helmond:
2019. P. 475

%0 1bid., 476.

3L Al-Tabari 75/1 Ed: Shakhir, zie: ‘Abd al-‘Aziz al-Tarifi. Al-Taqrir fi asanid
al-tafsir. Maktaba Dar al-Minhaj. Jeddah: 2011. P. 3

32 |bid.

3 Abdelilah Ljamai. Inleiding tot de studie van de koran.
Ontstaansgeschiedenis en methodes van de koranexegese. Uitgeverij Meinema.
Zoetermeer: 2005. P. 94

34 1bid., 93-96

35 Muhammad Ibn Salih al-Uthaymin. Mugaddima al-Tafsir lishaykh al-islam
Ibn Taymiyya. Dar al-Watan. 2012. P. 143,

36 [ jamai, “Inleiding tot de studie van de koran”, 96.



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

teruggebracht worden naar de Profeet Mohammed, zijn
metgezellen en de generaties die hen volgden. Het uitgangspunt
hiervoor is menselijke redenering en persoonlijke opinies. Deze
vorm van exegese wordt onder andere gehanteerd door Fakhr al-
Din al-Razi (gest. 606/1210). Op het gebied van de klassieke
tafsir-methodologie is de school gebaseerd op overlevering
(riwaya) het dominante karakter onder de vroege muffassirin. Zij
konden verschillen in variéteit, maar waren over het algemeen niet
tegenstrijdig met elkaar. Ze gaven meestal een exegese van
dezelfde betekenis door verschillende overleveringen of
interpretaties.3” Aanhangers van de traditionele methode van
tafsir hebben kritiek op de exegese die gebaseerd is op de
menselijke ratio, omdat het spreken over de Woorden van Allah
zonder kennis zou zijn. Ibn Taymiyya, de docent van lbn al-
Qayyim, stelde dat het verboden is om de Koran uit te leggen aan
de hand van menselijke redenering.

In de volgende paragrafen zullen de exegeses van vers 17:85 van
Ibn Kathir, al-Razi en Ibn al-Qayyim worden behandeld
aangaande de ziel. Ik heb gekozen voor de exegese van Ibn Kathir
in plaats van al-Tabari, omdat deze over het algemeen
toegankelijker wordt geacht dan al-Tabari, terwijl de inhoud
weinig van elkaar verschilt.3

2.1 Ibn Kathir

“En ze vragen jou (o Mohammed) over de ziel (tiih). Zeg: “De
ziel behoort tot de Zaak van mijn Heer. En jullie is slechts een
geringe mate van kennis (hierover) gegeven.”

[Koran 17:85]

Ibn Kathir geeft aan in zijn tafsir dat al-Bukhart in zijn sakih heeft
opgenomen dat Abdullah ibn Mas‘ad over dit vers zei: “Eens liep
de Profeet — vrede zij met hem — samen met mij op een plantage.
Toen hij op een stengel van een palmblad uitrustte, kwam een
groep joden voorbij gelopen. Sommigen van hen zeiden tegen de

37 Ellethy, “Islam, Context, Pluralism and Democracy,” 37.
3 Muhammad $alih al-Munajjid. “Which is more sound, Tafseer Ibn Katheer
or Tafseer al-Tabari?” Geraadpleegd van
https://islamga.info/en/answers/43778/which-is-more-sound-tafseer-ibn-
katheer-or-tafseer-al-tabari op 9 juni 2021.

10


https://islamqa.info/en/answers/43778/which-is-more-sound-tafseer-ibn-katheer-or-tafseer-al-tabari
https://islamqa.info/en/answers/43778/which-is-more-sound-tafseer-ibn-katheer-or-tafseer-al-tabari

KORANEXEGESE (TAFSIR) EN DE ZIEL

anderen: “Vraag hem over de rizh.” Terwijl anderen zeiden: “Wat
is de reden dat je dat zal vragen?” Weer andere zeiden: “Vraag
hem dat niet, want hij zal je een antwoord geven dat je niet leuk
vindt.” Toch zeiden ze: “Vraag hem.” Dus zij vroegen hem over
de rizh. De Profeet — vrede zij met hem — bleef stil en gaf geen
antwoord. Ik wist dat hij openbaring ontving, dus ik bleef waar ik
was. Toen de openbaring klaar was, zei de Profeet — vrede zij met
hem —: “En zij vragen jou (0 Mohammed) over de ziel. Zeg: “De
ziel behoort tot de Zaak van mijn Heer. En jullie is slechts een
geringe mate van kennis (hierover) gegeven.”®® Daarna zegt Ibn
Kathir: “Deze context lijkt te suggereren dat dit vers is
geopenbaard in Medina, en dat het was geopenbaard toen de joden
hem dit vroegen in Medina, alhoewel de complete sarah is
geopenbaard in Mekka. Het antwoord hierop kan zijn dat het vers
voor een tweede keer is geopenbaard in Medina, nadat het al een
keer was geopenbaard in Mekka, of dat hij geinspireerd is door
Allah om hen te beantwoorden met dit vers.”*

Al-‘AwfT heeft overgeleverd dat Ibn ‘Abbas zei: “Dit ging over
toen de joden tegen de Profeet — vrede zij met hem — zeiden:
“Vertel ons over de rizh en hoe de rizk in het lichaam wordt gestraft
(want de rizh is iets waar alleen Allah kennis over heeft, en er was
geen openbaring over). Hij antwoordde hen niet. Toen kwam
Jibril naar hem en zei: “Zeg: “De ziel behoort tot de Zaak van mijn
Heer. En jullie is slechts een geringe mate van kennis (hierover)
gegeven.”*! Toen de Profeet — vrede zij met hem — dit aan hen
vertelde, zeiden zij: “Wie heeft jou dit verteld?” Hij zei: “Jibril
bracht het bij mij van Allah.” Zij zeiden: “Bij Allah, niemand
heeft het jou verteld, behalve onze vijand (d.w.z. Jibril). Toen
openbaarde Allah: “Zeg (O Mohammed): “Wie een vijand is van
Jibril, waarlijk, hij heeft het (d.w.z. deze Koran) met de
Toestemming van Allah op jouw hart neergezonden, ter
bevestiging van datgene wat daarvoér was geopenbaard.#243

3 |bn Kathir. Tafsir Ibn Kathir (Abridged). Vol. 6. Abridged by a group of
scholars under the supervision of Shaykh Safiur-Rahman al-Mubarakpuri.
Darussalam. Riyadh: 2003. P. 76
40 1bid.
4Q.17:85
2Q.2:.97
43 Ibn Kathir, “Tafsir Ibn Kathir (vol. 6)”, 77.
11



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

Ibn Kathir bevestigt dat dit vers over de menselijke ziel gaat en
zei verder over dit vers: “De exegeten hebben verschillende
meningen over de bedoeling van rizk in deze context. Eén daarvan
is dat de arwah (mv. rih) van de nakomelingen van Adam wordt
bedoeld. Suhayli heeft het meningsverschil tussen de islamitische
geleerden vermeld betrekkende of de rik en de nafs (ziel)
hetzelfde zijn of niet. En hij heeft vastgesteld dat het een lichte
essentie (dhat lasifa) is, zoals de lucht, die loopt in het lichaam
zoals het water loopt in de boomaderen. Hij stelde ook vast dat de
rih die de Engel blaast in de embryo de nafs is op voorwaarde dat
het verbonden is met het lichaam en dat het daardoor bepaalde
eigenschappen krijgt van lof of misprijzen. Het is dan of de tot
rust gekomen ziel (al-nafs al-mugma’inna) of de ziel die leidt tot
het slechte (al-nafs amaratu bi al-sii’). Net zoals het water het
leven betekent voor de bomen. Deze krijgt wegens het mengen
ermee een specifieke naam; indien het bijvoorbeeld verbonden is
aan een druivenboom, en je maakt er sap van, dan wordt het of
druivendrank of wijn. Het kan immers nooit als water genoemd
worden, behalve op een metaforische manier. Op een gelijke
manier wordt de nafs niet genoemd als rii, en de ik niet als nafs,
behalve op deze (metaforische) manier. De opsomming wat we
zeggen is dat rizz de bron is van de nafs en haar essentie. En nafs
is een combinatie van deze en haar verbondenheid met het
lichaam. En zij is hetzelfde (als de rik) van hetzelfde aspect, maar
niet van alle aspecten. En Allah weet het Beste.”**

2.2 Fakhr al-Din al-Razi

Fakhr al-Din al-Razi breekt in zijn exegetisch werk Mafatih al-
Ghayb met de traditionele methode van tafsir.* Hij stelt dat riih
in dit vers (17:85) gaat over hetgeen de oorzaak is van leven in
een mens. De hadith-canon geldt als basis voor zijn exegese, maar

44 Tbn Kathir, Tafsir al-Quran al-Azim, geraadpleegd van
https://www.altafsir.com/Tafasir.asp?tMadhNo=1&tTafsirNo=7&tSoraNo=1
7&tAyahNo=85&tDisplay=yes&Page=3&Size=1&L anguageld=1 op 23 juni
2021.

4 Tariq Jaffer. “Fakhr al-Din al-Razrt on the Soul (al-nafs) and Spirit (al-rith):
An Investigation into the Eclectic Ideas of Mafatih al-ghayb.” Journal of
Qur’anic Studies, 2014, vol. 16, no. 1 (2014), pp. 95.

12


https://www.altafsir.com/Tafasir.asp?tMadhNo=1&tTafsirNo=7&tSoraNo=17&tAyahNo=85&tDisplay=yes&Page=3&Size=1&LanguageId=1
https://www.altafsir.com/Tafasir.asp?tMadhNo=1&tTafsirNo=7&tSoraNo=17&tAyahNo=85&tDisplay=yes&Page=3&Size=1&LanguageId=1

KORANEXEGESE (TAFSIR) EN DE ZIEL

hij levert hier kritiek op en breidt dit uit met verschillende
filosofische overwegingen en debatten.*6 Zo stelt hij:

“Er is overgeleverd dat de joden tegen de Quraysh
zeiden: “vraag Mohammed over drie zaken, als hij jullie
inlicht over twee en zwijgt over de derde is hij een
Profeet: vraag hem over de mensen van de grot (Ashab
al-Kahf), Dha al-Qarnayn en over de ziel (rih).” Zij
vroegen dit aan de Boodschapper van Allah, waarop hij
—vrede zij met hem — zei: “Ik zal jullie hier morgen over
inlichten”, zonder dat hij in sha’ Allah (als Allah het
wil) zei. Hierop werd er vier dagen niets aan hem
geopenbaard, waarna Allah openbaarde: “En zeg
waarlijk niet over iets: “Waarlijk, ik zal het morgen
doen.” Behalve (als je daarbij zegt:) in sha’ Allah”*
Toen heeft hij het verhaal van de mensen van de grot
(Ashab al-Kahf) en Dhii al-Qarnayn uitgelegd en zweeg
over de ziel, waarna Allah openbaarde: “De ziel behoort
tot de Zaak van mijn Heer.”* En hij toonde aan dat het
verstand van de schepping niet in staat is de waarheid
van de ziel te kennen: “En jullie is slechts een geringe
mate van kennis (hierover) gegeven.”*®%° Onder de
mensen zijn er die deze overlevering op de een of andere
manier bekritiseren. Ten eerste: Dat de ziel noch een
grotere zaak, noch een hogere plaats heeft dan Allah, de
Almachtige. Als kennis van Allah, de Almachtige
mogelijk is en zelfs plaatsvindt, welke belemmering
verhindert haar dan om de ziel te kennen?” [..] “De
kwestie van de ziel is bekend bij de kleinste filosofen en
de laagste van de mensen van kalam. Als de Profeet —
vrede zij met hem — zou zeggen dat hij deze niet kent
zou dat een vernedering zijn. Onwetendheid over een
dergelijke kwestie zou een persoon vernederen, dus hoe

“ Ibid.
47Q.18:23-24

50 Deze overlevering is onder andere opgenomen door ‘Al bin Ahmad al-
Wahidi (gest. 468/1076) in zijn Asbab al-Nuzil al-Qur’an. Zie: *Ali bin Ahmad
al-Wahidi. Asbab al-Nuzil al-Qur’an. (Reasons and occasions of revelation of
the Holy Quran). Ed. Kamal Basyuni Zaghlil. Dar al-Kutub al-1imiyah. Beirut:
2016. P. 299

13



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

zit het met de Boodschapper die de meest kennis van de
geleerden heeft en de beste van deugd.”*

Door kritiek te leveren op deze overlevering creéert al-Razi ruimte
voor zijn filosofische benadering over de notie van de ziel. Hij
bespreekt de verschillende theorieén van de filosofen en de
mensen van kalam. Hij neemt hier de rol van commentator op
zich. Dit zorgt ervoor dat hij de filosofische debatten kan
verweven met de wetenschap van tafsir> Hij behandelt
verschillende filosofische vragen, zoals over de essentie van de
ziel, waar dit vers antwoord op zou moeten geven. De betekenis
(ta 'wil) moet volgens hem niet gezocht worden in de traditionele
exegese, maar aan de hand van filosofische vragen.>?

Al-Razi komt in de exegese van dit vers tot de conclusie dat de
ziel een bestaand gegeven is dat in essentie verschilt met het
lichaam.>* Hiervoor maakt hij zowel gebruik van schriftelijke
(nagqli) als rationele ( ‘agli) bewijzen.5® Al-Raz bevestigt dus het
bestaan van de ziel. Hier neemt hij de notie van Ibn Sina over
waarin hij stelt dat de ziel immaterieel is en geen ruimte bezit.
Hier wijkt hij af van de positie van de Ash‘arieten (Asha‘ira) die
over het algemeen stelden dat de ziel in het lichaam verblijft of
iets lichamelijks bezit.% Het laat zien dat al-Razi breekt met de
oorspronkelijke posities van de vroegere Asha‘ira en een nieuwe
trend begint zijn theologie.>” Hij weerlegt de mensen van kalam
met filosofische argumenten, zich baserend op Hellenistisch
gedachtegoed.5®

2.3 Ibn al-Qayyim

Ook Ibn al-Qayyim bespreekt in Kitab al-Riuh het vers dat Ibn
Kathir en al-Razi hebben besproken in hun exegesewerken. Ibn
al-Qayyim baseert zich bij de uitleg van het vers op de authentieke
overlevering van Ibn Mas‘iid, die Ibn Kathir ook gebruikt, en stelt

51 Fakhr al-Din al-Razi, Mafatih al-Ghayb, vol. 21, p. 391-392. Geraadpleegd
van https://al-maktaba.org/book/23635/3635 op 6 april 2021.
52 Jaffer, “Fakhr al-Din al-Rézi on the Soul (al-nafs) and Spirit (al-rith)”, 96.
%3 1bid., 98.
5 1bid., 101.
% 1bid., 97.
% 1bid., 97.
57 1bid.
%8 1bid.
14


https://al-maktaba.org/book/23635/3635

KORANEXEGESE (TAFSIR) EN DE ZIEL

dat de overlevering waarin Quraysh de joden vroegen, die al-Razi
noemt, zwak is.%° Ook stelt hij dat het vers daarom een Madani
vers is, en geen Makki vers. Hier wijkt hij dus af van de
interpretatic van Ibn Kathir.®® Hierna bespreekt hij zes
overleveringen die teruggaan op Ibn ‘Abbas. Echter, hij neemt de
tweede overlevering die Ibn Kathir opneemt niet mee in zijn
discussie.?* 1bn al-Qayyim neemt in zijn bespreking een bepaald
standpunt in, die op zijn minst opvallend te noemen is: “Het is
bekend dat de joden vroegen naar een kwestie die alleen bekend
kon worden door openbaring. Namelijk de Rik die bij Allah is,
welke de mens niet kent. Wat betreft de ziel van de mens, deze is
niet onbekend, verschillende religieuze denominaties hebben
erover gesproken, daarom kan het antwoord niet zijn van de
tekenen van profeetschap.”®? lbn al-Qayyim lijkt hier de
interpretatie van al-Razi te volgen. Echter, hij stelt niet dat het gaat
over de menselijke ziel. Wel geeft hij aan dat sommigen van de
salaf stelden dat dit vers gaat over de menselijke ziel, maar, zo
stelt hij, zij worden tegengesproken door alle vroegere geleerden
(salaf) en dit is volgens hem een mening die aangehouden wordt
door sommige latere geleerden (khalaf). De Rk die in dit vers
wordt genoemd is volgens hem: “een grote Engel die zal opstaan
met de andere Engelen op de Dag der Opstanding, zoals Allah in
zijn Boek heeft vermeld.”® Ibn al-Qayyim formuleert hier dus zijn
eigen interpretatie, die niet overeenkomt met de interpretaties van
Ibn Kathir en al-Razi. Wel neemt hij de notie van al-Razi over dat
de menselijke ziel niet iets onbekends is. Dit lijkt te suggereren
dat hij op zijn minst beinvloed is door het werk van al-Razi.

% 1bn al-Qayyim, “Kitab Al-Riih,” 195.
€ Ibid., 197.
&1 Ibid.
62 |bid., 196.
& Ibid., 195.
15



HOOFDSTUK 3

Griekse Filosofie en Kalam

In dit hoofdstuk zal ik de verschillende Griekse terminologieén
bespreken die betrekking hebben op de ziel, omdat deze als basis
gelden voor de kalam-traditie. Hierna zal ik de kalam-traditie
bespreken en ingaan op de doctrines die zij hebben ontwikkeld
aangaande de ziel. Vervolgens zal ik de islamitische filosoof Ibn
Sina bespreken die een grote impact heeft gehad op het islamitisch
denken voor de tijd van Ibn al-Qayyim. In de besprekingen van
deze noties van de ziel zal ik tevens refereren aan de positie van
Ibn al-Qayyim, mocht hij zich hierover uitgesproken hebben, ten
opzichte van de posities van de filosofen en de mensen van kalam.

1 Griekse Filosofie
1.1 Logos

Heraclitus (gest. ca. 475 v. Chr.) en de Stoa (van ca. 300 v. Chr.
tot 200 na Chr.)® stelden dat logos het immanente principe is van
de totale, voortdurend wordende en zich in tegenstellingen
manifesterende kosmos, als een scheppend maar stoffelijk vuur.
De logos is een eerste beginsel dat niet de geest is, in zover dit
eerste beginsel stoffelijk blijft.55 In de metafysica onderscheiden
de Stoici twee beginselen: de (bepalingloze) stof als het passieve
beginsel en de logos (rede), ook wel pneuma genoemd en
voorgesteld als het scheppende vuur, als actief beginsel. Dat wil
zeggen dat de volkomen onbepaalde stof al haar bepalingen en
differentiaties ontvangt vanuit de logos. Zo drukken de Stoici hun
overtuiging uit dat alles in de wereld redelijk is, volgens redelijke
normen en wetten verloopt. De kosmos is een geordend organisch
geheel waarin alles verbonden is. De menselijke ziel is een
emanatie van het goddelijke vuur en bestaat uit acht delen. Het
eerste deel, het denkvermogen, heeft daarover de leiding. Omdat

64 Het stoicisme is tijdens de Hellenistische periode de meest invloedrijke
filosofische stroming. Het doel van het leven volgens de Stoici is volmaakte
redelijkheid, of leven volgens de rede. Aangezien de rede een emanatie is van
de universele logos, is dit ook een leven volgens de logos. Men dient te
handelen volgens de rede en zal daardoor gelukkig zijn. Zie: Willemsen,
“Woordenboek Filosofie”, 403.

% Ibid.,165-166.



GRIEKSE FILOSOFIE & KALAM

de logos, hoe goddelijk ook, niet onstoffelijk is maar stoffelijk
vuur, is ook de menselijke ziel stoffelijk, ze overleeft de dood wel,
maar alleen door in het vuur terug te keren.’® Sommige
islamitische groeperingen pasten deze vorm van emanatie toe op
de islamitische openbaring. Zo stelden zij dat de ziel een emanatie
is van Allah die ronddwaalt in het lichaam van de gelovige. Het
lichaam zou menselijk zijn en de ziel goddelijk. Dit is voor Ibn al-
Qayyim een van de ergste dingen die enkelen van de filosofen
hebben gesteld.” Volgens Ibn al-Qayyim hebben zij dit
overgenomen van de christenen. Ibn al-Qayyim heeft geen goed
woord over voor deze groeperingen en geeft aan dat er een
consensus is dat de zielen een geschapen entiteit zijn door Allah.58

1.2 Pneuma/Psyche

Bij Plato (gest. 347 v. Chr.) en Aristoteles (gest. 322 v. Chr.) staat
logos voor rede, argumentatie en definitie. Het is onderdeel van
de psyche. Psyche is een Grieks woord dat oorspronkelijk leven
betekent, vervolgens verschijning of geest van een gestorvene,
vandaar is het de bron van het leven: de ziel, zowel van de dieren
als van mensen.%® Een ander Griekse woord voor ziel of geest is
het eerder genoemde pneuma. Oorspronkelijk staat dit voor
(levens-)adem of levensgeesten in medische context. Pneuma gaat
vervolgens de ziel betekenen, aanvankelijk gedacht als iets
vluchtigs zoals de adem en pas later, bij Philo (gest. 50 na Chr.),
als onstoffelijk. De ontwikkeling van het pneumabegrip loopt dus
niet uit op de geest maar op de ziel die wordt, zoals straks de geest,
gedacht als onstoffelijk.”® Volgens Plato zijn er drie soorten zielen
in het menselijke lichaam. Alleen één daarvan is onsterfelijk en
goddelijk, de rationele ziel (logos).”* Deze rationele ziel deelt
volgens Plato in het eeuwige wezen van de vormen uit de

5 |bid., 403.

57 1bn al-Qayyim, “Kitab al-Rith”, 208-209.

% Ibid., 188-189.

59 Ibid., 348.

0 lbid., 165-166.

™ Enrico Crivellato, Domenico Ribatti. Soul, mind, brain: Greek philosophy
and the birth of neuroscience. Elsevier. Brain Research Bulletin 71 (2007) 327—
336

17



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

ideeénwereld.”>™ Deze ziel is intelligent en rationeel, maar
onzichtbaar. VVolgens Plato is deze ziel onsterfelijk die gevangen
is in een sterfelijk lichaam.”7° Ibn Sina neemt deze notie over van
Plato en stelt dat alleen het intellectuele deel van de ziel, of de
rationele ziel, gescheiden moet zijn van het lichaam.”® Daarnaast
erkent Plato twee andere soorten sterfelijke zielen: de begeerlijke,
opvliegende ziel (thymos),””’® en de dierlijke/animale of
begeerlijke ziel (epithymeétikon).” Zijn argumentatie hiervoor is
dat het duidelijk is dat een en hetzelfde voorwerp onmogelijk
tegelijk tegengestelde bewegingen kan vertonen in hetzelfde
onderdeel ten opzichte van hetzelfde object, dus als men zoiets bij
psychische activiteiten constateert, weet men dat in de psyche

2 Door zijn ideeénleer, geinspireerd door Heraclitus, nam Plato een extreem
realistisch standpunt aan. Dit houdt in dat de Ideeén in de zogenaamde
Ideeénwereld zelfs reéler zijn dan de materiéle objecten, die slechts zwakke
afspiegelingen zijn van de Ideale werkelijkheid. Plato zag de kenmerken die
men kan waarnemen van voorwerpen als tijdelijke zwakke manifestaties van
eeuwige bestaande Ideeén of Vormen. Deze Vormen zijn onafhankelijk en
bevinden zich buiten de materie, en zijn dus niet waar te nemen met de
zintuigen. Echter, deze Vormen zijn kenbaar door het verstand. Deze vormen
zijn dus transcedent, om een voorbeeld te noemen; een specifiek paard is een
niet-perfecte afspiegeling van het oerbeeld Paard of Paardheid. In het rijk van
de Ideeén is er Eén Idee van het hoogste Goed dat een centrale plaats inneemt.
Dit kan ook wel het Idee der Ideeén, of God, worden genoemd en hieraan is
alles ondergeschikt als aan zijn hoogste doel. Het is het ultieme einddoel van
het universum. Zie: Storig, “Geschiedenis van de Filosofie”, 172
73 Stephen R. L. Clark, “Ancient Philosophy”. In: Anthony Kenny (ed.). The
Oxford History of Western Philosophy. Oxford University Press. Oxford:
2000. P. 29
™ bid.
5 Zo ontwikkelde Plato, in navolging van Pythagoras, het concept van het
lichaam als een tijdelijke vergaarbak van de onsterfelijke ziel, die kon bij de
dood van het ene lichaam in het andere overgaan. Zie: Crivellato & Ribatti,
“Soul, mind, brain”, 331.
6 Hier heeft Tbn Sina tevens dezelfde mening als de Dawoodi Bohra, een
Ismaili-sekte die Yasir Qadhi binnen de islam ziet omdat ze in het Hiernamaals
geloven en een niet-gewone sharia-wet hebben die ze volgen. Andere Ismaili-
scholen, zoals de Nizari en Druzen, geloven in reincarnatie en geloven niet in
het Hiernamaals of hebben geen Sharia-wet; ze bidden niet, vasten niet of geven
geen liefdadigheid. Daarom worden ze vaak als ketters gezien. Zie: Yasir
Qadhi. The Life in the Barzakh #10: Can The Living Interact With the Dead?
21 December 2019. Geraadpleegd van:
https://www.youtube.com/watch?v=Zbs9zcjzyew&t=2181s op 18 maart
2021. 33:00-44:35.
7 Crivellato & Ribatti, “Soul, mind, brain”, 331.
78 Plato, “Timaeus”, 264-265.
™ Crivellato & Ribatti, “Soul, mind, brain”, 331.

18


https://www.youtube.com/watch?v=Zbs9zcjzyew&t=2181s

GRIEKSE FILOSOFIE & KALAM

sprake moet zijn van meerdere elementen.® lets kan niet zijn en
niet-zijn tegelijkertijd volgens Plato.?! De rationele ziel is constant
in oorlog met de andere zielen en zal verlost worden bij de dood.%

Ibn al-Qayyim bespreekt in Kitab al-Rih dat ook veel islamitische
geleerden hebben gesteld dat de mens drie soorten zielen heeft; de
ziel die oproept tot het slechte (al-nafs amaratu bi al-sii’),2 de
zelfverwijtende ziel (al-nafs al-lawwama)®* en de tot rust
gekomen ziel (al-nafs al-mugma ‘inna).8> Wellicht nemen zij de
argumentatie van Plato over. lbn al-Qayyim weerspreekt deze
mening echter en stelt dat de juiste mening is dat de mens één nafs
heeft, maar dat deze nafs genoemd is bij verschillende
karakteristieken.8® Zo wordt een ziel bijvoorbeeld tot rust
gekomen door het gedenken van Allah: “Weet dat door het
gedenken van Allah de harten tot rust komen.”8” De verschillende
soorten karaktereigenschappen van de ziel hebben wel constant
een oorlog met elkaar. Als de tot rust gekomen ziel oproept tot het
geloven in Allah alleen en het volgen van de Profeet zal de ziel
die oproept tot het slechte oproepen tot polytheisme en het kiezen
van uitspraken buiten de openbaring.®® Ook probeert de slechte
ziel de intentie van de dienaar te beinvioeden zodat een goede
daad een valse intentie krijgt of dat men eraan twijfelt.8

Avistoteles ziet de ziel als het eigen vorm-element van het lichaam
(althans van de stof), maar ook hij stelt zich, in zijn De Anima, de
vraag of alle zielen innerlijk met de stof verbonden zijn. Omdat
de menselijke ziel wanneer ze kent, identiek is met het algemene
wezen van de zaak die ze kent, besluit Aristoteles dat de menselijk

8 Plato. De ideale staat. Politeia. Vertaald door Gerard Koolschijn.
Athenaeum-Polak & van Gennep. Amsterdam: 2017. P. 150-151.

81 Voor de hele argumentatie van Plato zie: “Politeia [435-445]", of zie:
Elementen in de psyche [435-445] in Plato, “De ideale staat”, 149-163. Of
Plato. The Republic of Plato. Second Edition. Translated with notes and an
interpretive essay by Allan Boom. BasicBooks. Paris: 1991. P. 113-125

82 Plato, “Phaedo”. In: Plato. Verzameld Werk. Tweede deel. Vertaald door
Xaveer de Win. Uitgeverij Ambo. Baarn: 1978. P. 287

8 Conform: Q. 12:53:“Waarlijk, de ziel draagt op tot het slechte, behalve (de
ziel) die mijn Heer heeft begenadigd.”

84 Conform: Q. 75:2: “En ik zweer bij de zelfverwijtende ziel.”

8 Conform: Q. 89:27: “(Er zal tegen de godsvruchtige gezegd worden:) “O jij,
de tot rust gekomen ziel.”

8 1bn al-Qayyim, “Kitab al-Riih”, 275.

87Q. 13:28

8 1bid., 284.

8 1bid., 285.

19



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

ziel niet innerlijk aan de stof gebonden is.®° Aristoteles ziet de ziel
tevens als vorm, het lichaam als stof, en beider verhouding als die
van act en potentie.®? Bijgevolg kan geen van beide zijn zonder de
ander. Daarom sterft de ziel met het lichaam, behalve misschien,
zoals Aristoteles eenmaal zegt, het actieve verstand dat ‘van
buiten af> bij de mens is binnengekomen.®? Ibn al-Qayyim heeft
deze positie opgenomen in zijn werk en het behoort volgens hem,
op het materialisme na, tot de meest onnauwkeurige mening: “De
ziel is geen lichaam of een niet-essentiéle eigenschap, en woont
ook niet op één plaats. Het heeft geen hoogte, breedte, diepte of
kleur. Het is zonder deel en woont niet binnen of buiten de wereld,
noch is het parallel of in strijd ermee. Dit is de mening van de
Neoplatonisten (Masha’in) en al-Ash‘ari heeft Aristoteles
geciteerd. Ze hebben beweerd dat de ziel in het lichaam woont en
het controleert zonder bijzondere nabijheid.”® De juiste positie
voor de mensen van verstand is volgens hem dat de mens bestaat
uit lichaam en ziel.%

1.3 Nous

Een ander belangrijk Grieks begrip is het woord nous, dit duidt
niet de ziel aan maar het hoogste kenvermogen, en dat wordt door
Plato en Aristoteles gedacht als ‘van de stof gescheiden’.
Bovendien krijgt het bij Plotinus (gest. 270 na Chr.) de betekenis
geest, omdat nous de eerste hypostase is,* dus onmiddellijk na het
Ene.% De geest is dan nog niet zelf het hoogste beginsel. Dit

9 Willemsen, “Woordenboek Filosofie”, 348.

91 Voor uitleg act en potentie zie: Ibid., 11; Ibid., 336-337.

92 1bn al-Qayyim, “Kitab al-Riih”, 252.

% bid., 226.

% lbid., 226-227.

% Willemsen zegt: “Plotinus onderscheidt drie hypostasen die uit elkaar
voortkomen: het Ene, de Geest (Nous) en de Ziel (Psyche); uit de laatste komt
de gehele materiéle wereld voort. In het gelijktijdige tot ontwikkeling komend
christelijk denken wordt hypostase gebruikt voor een geleding die in God, de
oorsprong van de kosmos, zelf aanwezig is: het wordt een trinitarisch begrip.
Als zodanig is het meestal met persoon vertaald. Gods ene natuur of substantie
wordt door drie personen bezeten.” Zie: Ibid., 203.

% Willemsen zegt: “Plotinus stelt dat het Ene en het wezen identiek zijn. Maar
zo’n eenheid is wel onvolkomen, omdat de substanti€le delen van het wezen
veelvoudig zijn. Er ligt een absoluut Ene aan ten grondslag. Dat wil zeggen dat
het Ene is het absoluut enkelvoudige principe, dat iedere veelheid vereent. Het
Ene is zowel transcedent als immanent. In de strikte zin van het woord kan van
het hoogste Ene niets worden uitgezegd. Alleen in oneigenlijke zin, in de relatie
tot de eindige wereld kan het als het oneindige Ene, als het Goede en als hoogste

20



GRIEKSE FILOSOFIE & KALAM

begrip vinden we terug bij lbn al-Qayyim als ‘agl, of verstand.
Het verstand, oftewel de rede, is volgens hen gelijk aan gewoon,
gezond, rationeel denken, voortgebracht door de natuurlijke
aangeboren aanleg (fisra) van de mens. Het is geen vooraf bepaald
denksysteem dat wordt gebracht en bedoeld om in
overeenstemming te worden gebracht met de Schrift. Volgens
hem heeft Allah de mens een aangeboren karakter of fisra
geschonken. %%

2 Kalam
2.1 Kennismaking met Griekse filosofie

De moslims kwamen voor het eerst in aanraking met aspecten van
het Grieks-Syrische denken op het moment dat zij de gebieden
van lrak en Perzié veroverden in de eerste eeuwen van de
islamitische jaartelling. De christelijke scholen die waren opgezet
door de Sassanieden waren sterk beinvloed door de Hellenistische
traditie,* en hanteerden het Grieks en Assyrisch als officiéle talen
binnen haar curriculum.*® Het alternatieve monotheisme wat het
Christendom bood werd door haar theologen onderbouwd aan de
hand van neoplatoons gedachtegoed waarin elementen vanuit het
Aristotelische en Stoicijnse denken zat verwerkt.!* Zo werd het
woord logos in de traditie van de vroege Kerkvaders gebruikt voor
de tweede ‘persoon’ (of hypostase) van de Drie-Eenheid, Jezus
Christus, aan de hand van het begin van het Johannes-Evangelie:
‘In het begin was het Woord [Logos], het Woord was bij God en
het Woord was God. %2 Logos behield tevens de betekenis vanuit
de Griekse traditie. In de Arabische-christelijke traditie werd
Logos vertaald als kalima. De beoefenaars van kalam gingen

kracht worden beschouwd. De eenheid van alles bevat de veelheid van
individuele wezens en zij heeft haar basis in een boven het onderscheid van
eenheid en veelheid uitstijgende enkelvoudigheid van het absolute, welke
wezensinhoud zich in oneindig vele verschijningsvormen toont.” Zie: Ibid.,
125.
97 Hakim, “The forgotten rational thinking in the Hanbalite thought with
special reference to Ibn Taymiyya,” 141.
9 Parrott, "The Case for Allah’s Existence in the Quran and Sunnah.”
99 Carl Sharif EI-Tobgui. Ibn Taymiyya on Reason and Revelation. A Study of
Dar’ ta‘arud al- ‘agl wa’l-naql. Brill. Leiden-Boston: 2020. P. 31
100 1pid.
101 1bid., 32-33.
102 Jan M.F. van Reeth. Kalam. Arabisch denken over God en wereld. Garant.
Antwerpen — Apeldoorn: 2011. P. 52

21



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

tevens aan de slag met deze begrippen en zagen in dit begrip
overeenkomsten met de Koranische terminologie van Kalam
Allah of ‘het Spreken van Allah’. Hierin ontstonden vragen in
hoeverre het Woord van Allah anders was dan dat van de
christenen. Zo hebben de islamitische beoefenaars van kalam, in
het Arabisch mutakallimin, getracht de christelijke analyse van de
vroege Kerkvaders, toe te passen op de islamitische goddelijke
openbaring. Kalam kreeg de betekenis van ‘rede’, en de
beoefenaars van kalam werden geacht te handelen naar rationeel,
wetenschappelijke handstaven die de natuur of de god(en), op een
speculatieve basis bestuderen volgens de criteria van
Aristotelische logica (manrig).1% In Baghdad en Basra werkten
islamitische geleerden deze doctrines uit en ontwikkelde een
apologetische versie van de islam jegens de filosofische
argumenten van de christenen en joden. Er ontstonden
interreligieuze debatten die gevoerd werden op basis van logische
redenatie.’® Deze geleerden ontleenden veel autoriteit aan de
rede. De rede is volgens hen een kritische tool waarmee men de
natuurlijke schepping en openbaring van Allah kan bekijken. Het
kan bepaalde godsdienstige waarheden uitwerken en argumenten
tegen het geloof weerleggen. Rationele argumenten tegen het
geloof zouden in tegenspraak moeten zijn met de hoogste
denkprincipes van het verstand zelf en moeten dus met
verstandelijke middelen weerlegd kunnen worden. Deze
denkprincipes zijn al eeuwen voor hen vastgesteld door
Aristoteles in zijn Analytica Priora en Posteriora. Een middel dat
veelal werd gebruikt was Aristoteles’ leer van syllogismen.1%

De eerste interreligieuze debatten die plaatsvonden bouwden
verder op de vraag van de theodicee. Deze bekende discussie ging
over de menselijke vrije wil en de Goddelijke voorbeschikking.
Aan de hand van deze discussie ontstonden verschillende
islamitische groeperingen, zoals de Qadarieten (Qadariyya) onder
leiding van Ma‘bad al-Juhani (geéxecuteerd 80/699), en de
Jabrieten (Jabriyya), onder leiding van al-Ja‘d ibn Dirham
(geéxecuteerd 105/724). De Qadariyya stelden dat de mens een

103 |pid., 53

104 Jonathan A.C. Brown. Misquoting Muhammad. The Challenge and Choices
of Interpreting the Prophet’s legacy. Oneworld Publications. London: 2015. P.
33

105 |pid.

22



GRIEKSE FILOSOFIE & KALAM

volledige eigen wil en verantwoordelijkheid heeft in zijn doen en
laten, dit past volgens hen bij de Rechtvaardigheid van Allah. De
mens moet een eigen wil hebben om zijn eigen daden te scheppen,
zodat Allah deze daden kan bestraffen of belonen naar gelang zijn
Rechtvaardigheid.'% De Jabriyya stelden dat Allah Almachtig is
en daarom alles heeft voorbeschikt. De mens heeft dus geen eigen
keus en morele verantwoordelijkheid, omdat dit zou passen bij de
Almacht van Allah. Mocht dit niet zo zijn, dan zou dit volgens hen
betekenen dat Allah niet Almachtig is.2%” De doctrine van de
Jabriyya werd verder ontwikkeld door Ja‘d’s student al-Jahm ibn
Safwan (gest. 128/746).1% Ja‘d en Jahm waren tevens de eersten
die stelden dat de Koran geschapen is door, en niet het letterlijke
Spreken is van, Allah. Het aanhouden van deze doctrine zorgde
ervoor dat beiden geéxecuteerd werden.!%®® De Abbasidische
revolutie van 132/750 die een eind maakte aan de heerschappij
van de Umayyaden zorgde voor een paradigma verschuiving ten
opzichte van het Grieks-Syrische denken. Onder de leiding van de
Abbasiden werd de hoofdstad van Damascus naar Baghdad
verplaatst. Daar werd het vertalen van Grieks-Syrische werken
een aangelegenheid van de islamitische staat. Op grote schaal
werden Griekse en Hellenistische medische, wetenschappelijke -
maar vooral filosofische - teksten naar het Arabisch vertaald. De
Abbasidische kalief al-Ma’mtn (leiderschap van 198-218/813-
833) stichtte Bayt al-Hikma (het Huis van Wijsheid), een publieke
onderwijs instantie, welke grote invloed heeft gehad op het
ontstaan van de theologische rationele school van de
Mu‘tazilieten (Mu‘tazila).1*0

2.2 Mu‘tazila

Alhoewel de Mu‘tazila zich pas konden ontwikkelen als een
theologische kalam-school in de tijden van de Abbasiden, kent de
school haar wortels bij Wasil bin Ata’ (gest. 131/748) in het
Ummayaden tijdperk. Wasil onttrok zichzelf (i ‘tazala) van de
studiekringen van de tabi‘i al-Hasan al-Basii (gest. 110/728),
omdat hij zich niet kon vinden in de traditionele antwoorden die
al-Basr1 bood op theologische vraagstukken, zoals de positie van

108 E] Tobgui, “lbn Taymiyya on Reason and Revelation”, 36.
107 |bid., 33-34.

108 |pid., 34.

109 |bid., 35.

10 |pid., 39.

23



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

de verrichter van de grote zonde (sahib al-kabira). Hij
formuleerde een — in zijn ogen logisch - alternatief door te stellen
dat de verrichter van de grote zonde zich bevond tussen twee
posities (manzila bayn al-manzilatayn); hij is geen gelovige of
ongelovige in deze wereld, maar in het Hiernamaals zal hij eeuwig
branden in het Hellevuur. Wasil leidde in zijn nieuwe kenniskring
verschillende studenten op, waaronder ‘Amr ibn ‘Ubayd (gest.
144/761).11! De Mu‘tazila vielen terug op Aristotelische logica en
verschillende aspecten van de Griekse filosofie die ze probeerden
te verzoenen met de Koran en de Soenna.''? Op het begin hadden
de Mu‘tazila slechts losstaande standpunten waar ze zich hard
voor maakten. Zo namen zij de doctrine van de Qadariyya over
met betrekking tot het geloof in de lotsbeschikking. Zij geloofden
dat de mens volledige eigen wilsbeschikking had en dat Allah niet
kon ingrijpen in hun daden.'!3 Later werden de doctrines van de
Mu‘tazila gesystematiseerd door geleerden als Abu al-Hudhayl al-
‘Allaf (gest. 235/850) in Basra en Bishr ibn al-Mu‘tamir (gest.
210/825) in Baghdad. Abu al-Hudayl al-‘Allaf ontwikkelde de
bekende vijf principes (al-usii/ al-khamsa).!'41% De Mu‘tazila
rechtvaardigden hun doctrines door middel van figuurlijke
interpretatie (za’wil) van de Koran en door middel van het
bekritiseren van de Profetische overleveringen als zij vonden dat
het niet overeenkomt met de rede.!6

De discussies over vers 17:85 werden ook besproken door de
exegeten van de Mu‘tazila. Al-Zamakhshari, die kort voor al-Razi
schreef, beweert dat de term Rik in dit vers verwijst naar de geest

1 bid., 41.
12 |hid.
113 1bid., 34.
114 Dit zijn het geloof in monotheisme (al-tawkid), de rechtvaardigheid van
Allah (al-‘adl), de belofte en waarschuwing van Allah (al-wa ‘d wa ‘I-wa ‘id),
de middenpositie (al-manzila bayn al-manzilatayn) en het bevelen van het
goede en verbieden van het slechte (al-amr bi‘l-ma ‘rif wa'l-nahiy ‘an al-
munkar). Zie: Anthony Ruffus & Jon McGinnis (2015). Willful Understanding:
Avicenna’s Philosophy of Action and Theory of the Will. Archiv fir
Geschichte der Philosophie, 97(2), pp. 160-195. Geraadpleegd 22 april 2021
van doi:10.1515/agph-2015-0007.
15 1bid., 41.
116 Adis Duderija (ed.). The Sunna and its Status in Islamic Law. The Search
for a Sound Hadith. Palgrave Macmillian Ltd: 2018. P. 63; M.H. Kamali.
Principles of Islamic Jurisprudence. Third Revised and Enlarged Edition. The
Islamic Text Society. Cambridge: 2003. P. 94-96.

24



GRIEKSE FILOSOFIE & KALAM

die in levende wezens is.*” De Mu‘tazili theoloog Ja‘far ibn Harb
(gest. 236/850) begreep het vers in het kader van de kalam-
kosmologie. Hij stelde dat de term rah verwijst naar het
levensprincipe en dat het vers betekent dat Allah de mens niet
informeerde of dit principe een substantie of een accident is.}'8 De
meerderheid van de Mu‘tazila namen de doctrine aan dat de ziel
een accident is die substantieert in het lichaam. Dit is gebaseerd
op de theorie van atomen en accidenten. Een accident is een
attribuut dat al dan niet tot een subject behoort, zonder dat dit
invloed heeft op de essentie van dit subject.!'® De voorstanders
van dit alternatief zijn van mening dat de ware aard van de mens
het lichaam is dat door de zintuigen wordt waargenomen, en dat
de mens leeft door het accident ‘leven’ dat inherent is aan het
lichaam.*?® Zo nam de bekende theoloog Qadi ‘Abd al-Jabbar
(gest. 415/1025) stellig aan dat de mens geen ziel is die ‘vastzit’
in een lichaam.'?! Fakhr al-Din al-Razi bekritiseert de Mu‘tazila
en stelt dat zij de menselijke ziel of geest ontkennen.'?? Ibn al-
Qayyim neemt deze kritiek over en voegt daar aan toe:
“Sommigen van de Mu‘tazila hebben gezegd: “Allah bestraft de
zielen in hun graven, en hij bezorgt hen kwellingen, zonder dat zij
deze voelen. Zodra ze (de zielen) zijn hersteld [met het lichaam],
beginnen ze pijn te voelen. Ze hebben gezegd: “De overledenen
die worden gemarteld zijn als de bedwelmde en bewusteloze
mensen die geen pijn zouden voelen als ze worden geraakt, maar
zodra ze hun vermogens terugkrijgen, voelen ze pijn.” Een groep
van de Mu‘tazila heeft de kwelling van het graf volgens hem in
zijn geheel verworpen en dit zijn volgens hem de opvattingen van
de afgedwaalden.'?® Ook lbn Taymiyya was zeer kritisch over de
positie van de Mu‘tazila: “Een groep kalam-geleerden en de
volgelingen van bid‘a en innovaties, onder de Jahmiyya en
Mu‘tazila, vertelden dat de rizk een deel van het lichaam is, of een
van de attributen ervan. Sommigen van hen zeiden bijvoorbeeld

U7 Jaffer, “Fakhr al-Din al-Razi on the Soul (al-nafs) and Spirit (al-rizh)”, 99.
118 A|-Raz, “Mafatih al-Ghayb,” 398/21.
119 Voor een uitgebreide uitleg van het begrip accident zie: Willemsen,
“Woordenboek Filosofie”, 6.
120 Jaffer, “Fakhr al-Din al-Razt on the Soul (al-nafs) and Spirit (al-rih)”, 101.
121 Margaretha T. Heemskerk. ““Abd al-Jabbar al-Hamadhani on Body, Soul
and Resurrection.” 127-156. In boek: Camilla Adang, Sabine Schmidtke, David
Sklare (ed.). 4 Common Rationality: Mu ‘tazilism in Islam and Judaism. Orient-
Institut Istanbul. Wiirzburg: 2016. P. 128
122 |pid.
123 |bn al-Qayyim, “Kitdb al-Rith”, 79.

25



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

dat het de adem of lucht is die in het lichaam beweegt. Anderen
zeiden dat het leven is of het lichaam zelf.”1?*

De theologische posities van de Mu‘tazila hebben lange tijd de
boventoon gevoerd onder de Abbasiden maar toen al-Mutawakkil
aan de macht kwam in 232/846 stopte de staatssteun aan de
Mu‘tazila en herstelde hij de positie van de traditionalisten.'?> Met
de afschaffing van het Mu‘tazilisme als staatsgodsdienst hebben
de Mu‘tazila hun theologische autoriteit onder Soennieten
verloren 126127

2.3 Asha‘ira

Aan het eind van de 9¢ eeuw splitste de Mu‘tazila op in twee
groepen: de Ikhshidiyya in Baghdad, die zich baseerden op de
doctrines van Abii Ya‘cub al-Shahham, een student van Abu al-
Hudayl,'?8 en de Bashamiyya in Basra. De Bashamiyya stonden
onder leiding van Abli ‘Alf al-Jubba’1 (gest. 303/915 of 916) en
zijn zoon Abli Hashim (gest. 321/933).12° Abii ‘Al al-Jubba’1 was
de stiefvader van Abt al-Hasan al-Ash ‘arT (gest. 324/935 of 936).
Abii al-Hasan al-Ash‘arT was een uitmuntende student en heeft de
geloofsleer van zijn stiefvader veertig jaar lang gevolgd, totdat hij
na veertig jaar voor een theologische breuk zorgde. Hij ging de
theologische strijd met de Mu‘tazila aan omdat hun
rationalistische standpunten volgens hem tegen de Koran en de
Soenna indruisten. Hij trachtte orthodox theologische posities —

124 ‘Umar S. al-Ashgar. The Minor Resurrection. What Happens After Death In
the Light of the Qur’an and Sunnah. Translated by: Nasiruddin al-Khattab.
Islamic Creed series vol. 5. International Islamic Publishing House. Riyadh:
2005. P. 117

125 E|-Tobgui, “Ibn Taymiyya on Reason and Revelation”, 47.

126 |bid., 46.

127 De methodes en doctrines van de Mu‘tazila worden echter levend gehouden
door verschillende Sji’itische stromingen. Ook filosoof Ibn Rushd maakt
gebruik van de methodes van de Mu‘tazila en er is tevens een her-interesse in
hun werken bij hedendaagse modernistische denkers, zoals Nasr Aba Zayd
(gest. 1431/2010). Zie: Nasr Abu Zayd. Rethinking the Qur’'an: Towards a
Humanistic Hermeneutics. SWP Publishers. Amsterdam: 2004.

128 Gimaret, “al-Shahham”, in: Encyclopaedia of Islam, Second Edition, Edited
by: P. Bearman, Th. Bianquis, C.E. Bosworth, E. van Donzel, W.P. Heinrichs.
Geraadpleegd op 16 mei 2021 van http://dx.doi.org/10.1163/1573-
3912_islam_SIM_6759

129 David Thomas, “Aba Hashim al-Jubba’'1”, in: Christian-Muslim Relations
600 - 1500, General Editor David Thomas. Geraadpleegd op 16 mei 2021 van
http://dx.doi.org/10.1163/1877-8054_cmri_COM_22563

26


http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_6759
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_6759
http://dx.doi.org/10.1163/1877-8054_cmri_COM_22563

GRIEKSE FILOSOFIE & KALAM

die ook gevolgd werden door Ahmad ibn Hanbal en zijn
volgelingen — te verdedigden aan de hand logica.'3%131 Alhoewel
al-Ash‘ari aan het eind van zijn leven afstand nam van zijn
rationalistische apologetiek,32 hebben zijn logische doctrines zich
later ontwikkeld als de kalam-school van de Asha‘ira. Degene die
deze doctrines als eerst op grote schaal heeft gesystematiseerd is
de Maliki geleerde al-Baqillant (gest. 403/1013). Al-Bagqillant
heeft kalam bestudeerd bij Ibn Mujahid al-Ta’7 (gest. 368/979) en
Abt al-Hasan al-Bahilt (gest. 370/980), twee volgelingen van al-
Ash‘ari.’®® Al-Bagqillani representeert de weg van de vroege
Asha‘ira (mutaqaddimiin) en heeft fundamentele verschillen met
de latere Asha‘ira (muta’akhkhirin), die zich baseert op de
werken van al-Juwayn (gest. 478/1085) en zijn volgelingen, zoals
al-Ghazali (gest. 505/1111)."3* Sommigen van de Asha‘ira,
waaronder al-Baqillani, stelden dat de verblijfplaats van zielen is
in het ‘niet-bestaande’. Dit wordt beweerd door degenen die
zeggen dat de ziel leven is en geen essentieel onderdeel van het
lichaam. De meerderheid van de Asha‘ira stelden echter dat de
ziel niet langer dan één tijd blijft. Hiermee bedoelen ze dat de ziel
die nu bestaat niet de ziel is die ervoor bestond, of dat ze
voortdurend verandert. Ibn al-Qayyim bekritiseerde dit standpunt
omdat het bijgevolg van dit standpunt ervoor zorgt dat men
bepaalde authentieke profetische tradities ontkent. Zo zou het
gevolg van dit gedachtegoed zijn dat alleen het lichaam wordt
bestraft in het graf en niet de ziel.13

2.4 Tbn Sina

De filosoof Ibn Sina, in het Westen bekend als Avicenna,
regelmatig beschreven als de leider van de rationele filosofie in de
islamitische wereld, zoekt in tegenstelling tot de volgers van

130 Aarab, “Arrisala”, 49-50.
131 El-Tobgui, “Ibn Taymiyya on Reason and Revelation”, 49.
132 \Volgens aanhangers van de Hanbali-school zou in zijn laatste levensfase
afstand hebben genomen van de logische apologetiek in o.a. zijn werk Kitab
al-ibana ‘an usil al-diyana. Zie: Muhammad Saleh al-Munajjid. “Who are the
Ash‘aris? Are they among Ahl as-Sunnah?” Islamga. 3 februari 2020.
Geraadpleegd van https://islamqa.info/en/answers/226290/who-are-the-
asharis-are-they-among-ahl-as-sunnah op 30 november 2020.
133 Abii al-Hasan heeft slechts drie studenten achtergelaten. Abii Sahl al-Su‘lak1
(gest. 369/980) is de derde. Zie: El-Tobgui, “Ibn Taymiyya on Reason and
Revelation”, 52.
134 1bid., 53.
135 1bn al-Qayyim, “Kitab al-Riih”, 147.

27


https://islamqa.info/en/answers/226290/who-are-the-asharis-are-they-among-ahl-as-sunnah
https://islamqa.info/en/answers/226290/who-are-the-asharis-are-they-among-ahl-as-sunnah

IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

kalam en de orthodoxie de grenzen op van het menselijke intellect
en moet niet gezien worden als een apologeet voor islamitische
doctrines. Openbaring en de rede krijgen bij hem een gelijke
positie.’® De periode na Ibn Sina laat zich kenmerken door een
nieuwe trend in kalam.®” De bijdragen van Ibn Sina in de logica,
metafysica heeft diepe sporen achter gelaten bij de latere Ash‘ari-
school (muta’akhkhirin), in zo’n opricht dat El-Tobgui stelt dat
zelfs al-Ghazali beinvloed is geraakt door de filosofie van Ibn
Sina, ondanks dat hij hem bekritiseerde in Tahdfut al-Falasifa.*%®
De denkbeelden van Ibn Sina hebben ongetwijfeld bijgedragen
aan de discussies die te vinden zijn in het werk van Ibn al-Qayyim.

Sinds oudsher hebben filosofen als Aristoteles en Plotinus gebruik
gemaakt van gedachte-experimenten die verder gaan dan onze
empirische ervaring om een onderscheid te maken tussen strikte
onmogelijkheid en ondoorgrondelijkheid. De grote filosoof in de
islamitische wereld Ibn Sina gebruikte dit soort gedachte-
experimenten vaak.!®® Ibn Sina geeft in De Anima L.l het
voorbeeld van een persoon die uit ijle lucht is geschapen en in
dezelfde tijd als een volmaakt functionerende volwassene in ijle
lucht is terugkeert. Deze persoon vliegt als het ware door de lucht.
Deze man is in een staat van totale sensorische deprivatie: hij ziet
niet, hoort niet, voelt niet en zijn ledematen zijn niet eens in
contact met zijn lichaam. Daarnaast is hij net geschapen en heeft
hij geen herinneringen en heeft hij nooit een van zijn zintuigen
gebruikt. De persoon weet dus niet eens dat zijn eigen lichaam
bestaat, maar hij zal niettemin zelfbewust zijn. Hij zal kennis
hebben van zijn eigen zelf of essentie (dhat).}4%* Met dit
voorbeeld probeerde Ibn Sinda zich te concentreren op het

136 Parviz Morewedge. “Ibn Sind’s concept of the self.” 49-73. In book: Marx
W. Wartofsky & Muhsin S. Mahdi. The Philosophical Forum. A Quarterly.
Volume 1V, No. 1. Deparmentment of Philosophy of Boston University: 1973.
P. 50
137 El-Tobgui, “Ibn Taymiyya on Reason and Revelation”, 62.
138 |bid.
139 peter Adamson. Philosophy in the Islamic world. A history of philosophy
without any gaps. Volume 3. Oxford University Press. Oxford: 2016. P. 133
140 Jon McGinnis & David C. Reisman. Classic Arabic Philosophy. An
Anthology of Sources. Hackett Publishing Company, Inc. Indianapolis: 2007.
178-179
141 Dag Nikolaus Hasse. Avicenna’s De Anima in the Latin West. The
Formation of a Peripatetic Philosophy of the Soul 1160-1300. The Warburg
Institute — Nino Aragno Editore. London — Turin: 2000. P. 80

28



GRIEKSE FILOSOFIE & KALAM

fenomeen zelfbewustzijn; we zijn ons allemaal bewust van ons
bestaan. Het verschil tussen ons en de vliegende mens is dat onze
ziel vol is van de zintuigelijke ervaringen, herinneringen en
gedachten. We kunnen denken dat onze empirische ervaringen,
herinneringen en gedachten ons zelfbewust maken, maar Ibn Sina
stelt dat ons zelfbewustzijn fundamenteler is dan deze, omdat
ervaringen, herinneringen en gedachten worden toegeschreven
aan de persoon die ze heeft.2*? De mens is daarom in een staat van
primitief bewustzijn; hij weet dat hij bestaat, niet direct dat zijn
lichaam bestaat. Dit is volgens hem het bewijs dat de mens niet
zijn lichaam, maar zijn zelf of essentie (dhat), een onstoffelijke
ziel is.1*3 Ibn Sina stelt in navolging van Plato dat alleen het
intellectuele deel van de ziel, of de rationele ziel, gescheiden moet
zijn van het lichaam. Deze ziel bestond al voordat zij gevangen
werd in het wereldse lichaam en zal na het wereldse leven
voortbestaan. De ontlichaamde ziel bewaart de kennis die tijdens
het leven in het lichaam is opgedaan. De pre-lichamelijke ziel was
niet in staat om deze kennis te verwerven zonder het lichaam,
behalve enkele basisprincipes en concepten. Ibn Sina gelooft dat
alles wat we weten is afgeleid van zintuiglijke ervaring, en de
ontlichaamde ziel had dit nodig om de ziel te zijn die het moest
zijn.1%4 Hier breekt Ibn Sina met de Platonisten die geloofden dat
het lichaam een belemmering is voor wijsheid en kennis. De
doctrine van een immateri€le ziel is de basis voor Ibn Sina’s
volharding dat er geen lichamelijke wederopstanding zal zijn.

Ibn al-Qayyim komt overeen met Ibn Sina met betrekking tot de
immateriéle aard van de ziel. Hij heeft echter hard uitgehaald naar
Ibn Sima voor het ontkennen van de lichamelijke
wederopstanding.!*> Dit deed hij in navolging van de bekende
Ash‘arT theoloog al-Ghazali. Hij uitte kritick op Ibn Sina’s
bewijzen van de notie van de immateriéle aard van de ziel en
betoogt dat indien men de doctrine van de immateriéle ziel
aanvaardt, men nog steeds de mogelijkheid van de lichamelijke
wederopstanding kan behouden. Hier verschilt al-Ghazali met het
grootste deel van de Ash‘ari-school. Hij stelt dat de doctrine van
de immateriéle ziel in overeenstemming is met de islamitische leer

142 Adamson, “Philosophy in the Islamic world”, 134-135.
143 |bid.
144 Ipid.
145 1bn al-Qayyim, “Kitdb al-Rith”, 235-236.
29



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

en zijn steun vindt in de Koran, zoals ook Ibn al-Qayyim zei. In
zijn verhandeling Iqtisad verdedigt al-Ghazali echter de Ash‘ari-
doctrine van de materiéle menselijke ziel en stelt hij heel expliciet
dat hij in Tahafur een doctrine van een immateriéle ziel
verdedigde alleen omwille van het argument, om Ibn Sina en
andere filosofen te weerleggen.146

146 Al-Ghazali. The Incoherence of the Philosophers. A parallel English-Arabic
text translated, introduced and annotated by Michael E. Marmura. Brigham
Young University Press. Provo, Utah: 2000. P. xxv - xxvi

30



HOOFDSTUK 4

Analyse van Kitab al-Riih

Holtzman categoriseert Ibn Qayyim’s werken in drie soorten:
vroege-, midden- en latere werken. Zij geeft aan dat Kitab al-Rith
behoort tot zijn vroegere werken, in navolging van al-
Albani1.}47148 Bori en Holtzman stellen dat Ibn al-Qayyim in Kitab
al-Rizh een traditionalistisch overzicht van eschatologische
ahadith combineert met filosofische discussies over het bestaan
van de ziel.*° Ibn al-Qayyim heeft Kitab al-Riih ingericht aan de
hand van 21 punten, waarin hij uiteindelijk zijn notie van de ziel
formuleert.*> Tevens stelt Holtzman dat bepaalde punten in de
werken van Ibn al-Qayyim sterk zijn beinvloed door Ash‘ari
kalam.*3* Een soortgelijk punt werd gemaakt door al-Albani in
vorm van kritiek jegens Kitab al-Riah. Toch zijn er geleerden
vanuit de orthodoxe hoek die het werk van Ibn al-Qayyim
prijzenswaardig vinden, zoals ik in de introductie van deze
scriptie al heb vermeld. Macdonald stelt dat Ibn al-Qayyim’s
methode in Kitab al-Riih niet de letterlijk Hanbali-methode is. Hij
neemt volgens hem de standaard Hanbali principes (usiz/) van de
Koran, Soenna en de Consensus van de metgezellen, maar voegt
daar rationele bewijzen (adillat ‘aqliyya) en de natuurlijke aanleg
(fizra) aan toe.!%?

In dit hoofdstuk wil ik de inhoud van Kitab al-Rith analyseren aan
de hand van doctrines vanuit de orthodoxie en kalam. lbn al-
Qayyim is zondermeer een groot onafhankelijke denker, maar
enorm beinvioed door zijn leraar Ibn Taymiyya (gest.

147 Livnat Holtzman, “Ibn Qayyim al-Jawziyyah”, 202-222. In Book: Joseph
Echols Lowry and Devin Stewart (ed.). Essays in Arabic Literary Biography.
Wiesbaden: Harrassowitz Verlag. Wiesbaden: 2009. P. 202.

148 Al-Albani. Kan men terugkeren naar Kitab al-Rith van Ibn al-Qayyim? Geen
datum. Geraadpleegd van https://www.al-
albany.com/audios/content/3741/adll-:¥ -z s ll-US- e -adiey-da op 10 maart
2021.

149 Caterina Bori and Livnat Holtzman, “A Scholar in the Shadow”, 11-42. In
Book: Caterina Bori and Livnat Holtzman (ed.). A Scholar in the Shadow:
Essays in the Legal and Theological Thought of Ibn Qayyim al-Gawziyyah. Bar
Ilan University. Tel Aviv: 2010.., 40.

150 \/oor alle punten zie: Ibn al-Qayyim, “Kitab al-Riih”, 333-344.

151 Livnat Holtzman, “lbn Qayyim al-Jawziyyah”, 218.

52 |bid.


https://www.al-albany.com/audios/content/3741/هل-يعتمد-على-كتاب-الروح-لابن-القيم%20op%2010%20maart%202021
https://www.al-albany.com/audios/content/3741/هل-يعتمد-على-كتاب-الروح-لابن-القيم%20op%2010%20maart%202021
https://www.al-albany.com/audios/content/3741/هل-يعتمد-على-كتاب-الروح-لابن-القيم%20op%2010%20maart%202021

IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

728/1328).1%3 Holtzman stelt echter dat lbn al-Qayyim weinig is
beinvloed door zijn leraar Ibn Taymiyya bij het samenstellen van
Kitab al-Rih.*>* lbn Taymiyya en lbn al-Qayyim hebben zich
beiden erg kritisch uitgelaten jegens de doctrines en epistemologie
van de kalam-scholen die steunen op Aristotelische logica. Het
verstand, oftewel de rede, is volgens hen gelijk aan gewoon,
gezond, rationeel denken, voortgebracht door de natuurlijke
aangeboren aanleg (fisra) van de mens. Het is geen vooraf bepaald
denksysteem dat wordt gebracht en bedoeld om in
overeenstemming te worden gebracht met de Schrift. Volgens hen
heeft Allah de mens een aangeboren natuurlijke aanleg of fisra
geschonken. %5156 Kennis is volgens hen tot ons gekomen aan de
hand van twee soorten bronnen: (1) de zintuigelijke percepties
(hiss) en (2) de overleveringen (akhbar). De overleveringen
(akhbar) bestaan uit ‘datgene waarvan de profeten ons nieuws
hebben gebracht over het onwaarneembare (al-ghayb alladhi
akhbarat bihi al-rusul).!>” Dit is de reden dat Ibn al-Qayyim
slechts de Koran en Soenna ziet als geldende bronnen als het
aankomt op zaken die betrekking hebben op geloofsleer. Tevens
zijn beiden druk bezig geweest met het weerleggen van het
gedachtegoed van vele in hun ogen afgedwaalde denkers,
waaronder Fakhr al-Din al-Razi.'%

1 Riih en Nafs

Ibn al-Qayyim definieert de rizh in zijn werk als volgt: “De rih is
een entiteit die in essentie verschilt van het fysieke lichaam; het is
een subtiele entiteit die licht, levend en bewegend is. Het dringt
diep door in alle delen van het lichaam en stroomt erin zoals water
stroomt in rozen of olie in olijven of vuur in kolen. Zolang dit
fysieke lichaam geschikt is om te communiceren met deze subtiele
entiteit, blijft deze subtiele entiteit verbonden met dit fysieke
lichaam en levert het vermogen om te voelen, te bewegen en te

158 Caterina Bori and Livnat Holtzman, “A Scholar in the Shadow”, 13.
154 Holtzman, “Elements of Acceptance and Rejection in lbn Qayyim al-
Jawziyya's Systematic Reading of Ibn Hazm”, 614.
155 Hakim, “The forgotten rational thinking in the Hanbalite thought with
special reference to Ibn Taymiyya,” 141.
156 Parrott, The Case for Allah’s Existence in the Quran and Sunnah.”
157 |bid., 238.
158 yasir Qadhi. Reconciling Reason and Revelation in the Writings of lbn
Taymiyya (d. 728/1328). An Analytical Study of Ibn Taymiyya’s Dar’ al-
ta ‘arud. Yale University. 2013. P. 4

32



ANALYSE VAN KITAB AL-RUH

willen. Het fysieke lichaam wordt ongeschikt door o.a. ziektes;
hierna kan het niet langer worden beinvloed door deze subtiele
entiteit, waarna de rizz het lichaam verlaat en zich bij de wereld
van de zielen voegt.” Na het geven van deze definitie, zegt Ibn al-
Qayyim: “Dit is de juiste mening over deze kwestie; elke andere
mening is niet correct en alle andere meningen over deze kwestie
zijn onjuist. Dit is wat aangegeven wordt door de Koran en
Soenna, de consensus van de salaf en het bewijs van rede en
gezond verstand. Hij citeert vijftien voorbeelden van bewijs en
bewees dat de meningen van Ibn Sina, Ibn Hazm en anderen over
de ziel onjuist waren.*®

In het negentiende discussiepunt bespreekt Ibn al-Qayyim de
realiteit van de nafs. Hierin lijkt hij wel dezelfde positie in te
nemen als al-Ash‘ari, Ibn Hazm en Fakhr al-Din al-Raz1.’60 Hij
vond het echter wel van belang om hierbij te vermelden dat al-
Raz1 een ketterse innovator is in zijn ogen.*®! Ibn al-Qayyim stelt
dat de ziel (nafs) een dimensionaal lichaam is, gescheiden van het
waarneembare lichaam en onafhankelijk.16? Hij stelt ook dat ziel
(nafs) en geest (rizh) synoniemen zijn die dezelfde betekenis
aanduiden.'®® De plaats van de ziel (nafs) is volgens hem in de
hersenen en het hart.!®* De mens bestaat dus volgens Ibn al-
Qayyim uit lichaam en ziel. De ziel is een massa die verschilt van
het lichaam in essentie. 165

2 Pre-existentiéle ziel en de connectie tot het lichaam

159 Al-Ashgar, “The Minor Resurrection,” 119.
160 Holtzman, “Elements of Acceptance and Rejection in lbn Qayyim al-
Jawziyya's Systematic Reading of Ibn Hazm”, 615.
161 |pn al-Qayyim, “Kitab al-Riih”, 226.
162 |pid., 227.
163 |pid.
164 Holtzman, “Elements of Acceptance and Rejection in lbn Qayyim al-
Jawziyya's Systematic Reading of Ibn Hazm”, 615-616.
165 |bn al-Qayyim, “Kitdb al-Rith”, 226-227.
33



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

“En (gedenk) toen jullie Heer uit de lendenen van de kinderen
van Adam hun nageslacht voortbracht, en hen liet getuigen over
zichzelf: “Ben ik niet jullie Heer?” Zij zeiden (daarop):
“Jazeker! Wij getuigen daarvan.” Zodat jullie op de Dag der
Opstanding niet zullen zeggen: “Voorwaar, wij gingen daar

1

onachtzaam mee om.’
[Koran 7:172]

Bovenstaand vers uit de Koran heeft veel islamitische theologen,
zoals Ibn Hazm al-Andalisi (gest. 456/1064), laten geloven dat de
zielen voor de lichamen zijn geschapen. Ibn Hazm’s positie heeft
sterke overeenkomsten met de Ideeénwereld/wereld van atomen
van Plato. Het zijn volgens Ibn Hazm de lichaamloze zielen die in
de in de Barzakh verbleven voor het wereldse leven en daar zullen
terugkeren nadat zij overlijden. De Profeet heeft gezegd: “zielen
zijn als gerekruteerde soldaten, degenen die elkaar herkennen
worden intiem, en degenen die botsen verschillen.” Deze
overlevering geldt als bewijs voor Ibn Hazm dat de zielen
geschapen zijn voor de lichamen en het grootste zichtbare bewijs
hiervan is de liefde. Liefde in het wereldse leven is volgens hem
de herkenning van twee zielen vanuit de pre-existentiéle
verblijfplaats. Allah zegt: “Hij is Degene Die jullie heeft
geschapen uit één ziel, en daaruit heeft Hij zijn echtgenote
geschapen, opdat hij rust bij haar zou vinden.”%¢ |bn Hazm zegt:
“Het feit dat zij uit hem geschapen was heeft Allah tot oorzaak
gemaakt van dit ‘rust vinden’”.2%” Liefde is volgens hem iets wat
in de ziel zelf bestaat, omdat niet alleen het schone wordt
bemind.1®® Opvallend hier is dat hij Hippocrates en Plato
citeert.® Ibn al-Qayyim bekritiseert de positie van Ibn Hazm. Hij
stelt dat het vers impliceert dat Allah het heeft voorbeschikt dat
elk lichaam een ziel zal krijgen; niet dat Hij de zielen heeft
geschapen, op een bepaalde locatie heeft geplaatst en naar een
lichaam heeft gestuurd dat erop wacht.'® Allah heeft volgens hem

166 Q. 7:189
167 |bn Hazm. De ring van de duif. Een moorse verhandeling over minnaars en
liefde. Ingeleid en uit het Arabisch vertaald door Remke Kruk en Jan Just
Witkam. Met een essay van Camilla Adang. Uitgeverij Bulaag. Amsterdam:
2008. P. 39
168 1bid., 39-40.
169 1bid., 43-44.
170 1bn al-Qayyim, “Kitab al-Riik”, 209.

34



ANALYSE VAN KITAB AL-RUH

hun gelijkenis geéxtraheerd en scheidde de goede zielen van de
slechte en de succesvolle van de ellendige. Hij vestigde zijn
bewijs tegen hen door hen Zijn Heerschappij te laten verklaren,
net zoals de Engelen getuigden.™ Volgens lbn al-Qayyim zou een
eventuele pre-existentiéle ziel een intelligent wezen zijn en dit is
in zijn visie niet mogelijk. Hij stelt: “Als de ziel voor het lichaam
bestond, zou het een intelligent wezen zijn. Eenmaal in het
lichaam zou deze (intelligentie) ophouden te bestaan. Daarna zou
het geleidelijk aan weer intelligentie krijgen. Als dit het geval was,
zou het volkomen verbazingwekkend zijn dat een ziel intelligent
en sterk, onwetend en zwak en dan weer intelligent en sterk zou
kunnen zijn. Heeft de tekst, intellect of natuurlijke aanleg dit
aangegeven? Allah zei: “en Allah heeft jullie uit de buiken van
jullie moeders voortgebracht, terwijl jullie niets wisten. En Hij
heeft voor jullie het gehoor, het zicht en de harten gemaakt, opdat
jullie dankbaar zullen zijn”.172 Dit was onze oorspronkelijke staat
en we kregen kracht en intellect op het moment dat we
bestonden.”'7® Ibn al-Qayyim geeft daarna aan dat Allah de mens
tot getuigen tegen zichzelf heeft gemaakt en een getuige moet zich
zijn getuigenis herinneren. Hij stelt dat de getuigenis de
natuurlijke aanleg (fizra) is die Allah in de mens heeft geplaatst.
Het bewijs tegen onszelf is de natuurlijke aanleg en de zending
van profeten naar de mensheid door Allah.'™# Dit vers komt
volgens hem overeen met de volgende uitspraak van de Profeet:
“elk kind wordt geboren op de natuurlijke aanleg.” In de
beschrijving van zijn theorie noemt hij tevens de Mu‘tazili
geleerde al-Zamakhshari die dit volgens hem ook stelde.'” Ook
noemt hij de overlevering van de Profeet: “Waarlijk, de schepping
van eenieder van jullie vindt plaats in de buik van zijn moeder, dit
gedurende veertig dagen in de vorm van een levensklem. Daarna
is het net zo lang een bloedklonter. Vervolgens is het net zo lang
een vleesklomp. Dan wordt het er een Engel naar hem gestuurd
die in hem de ziel blaast.” De Engel wordt volgens hem alleen
gezonden om de ziel in hem te blazen en het blazen is de oorzaak
van haar bestaan. De Profeet zei niet dat de Engel is gestuurd om
de ziel in het lichaam te brengen. Er is volgens hem een verschil

71 1bid., 210.
172Q. 16:78

173 |bid., 222-223.
174 |bid., 214-215
175 Ibid., 216.

35



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

tussen een Engel die gezonden is om de ziel te blazen en een Engel
die gezonden is met een ziel die op zichzelf bestaat.1”®

3 Tussenperiode (Barzakh)

“Achter hen is een Barzakh tot aan de Dag waarop zij opgewekt

>

zullen worden.’
[Koran 23:100]

Ibn al-Qayyim zegt: “Wat betreft de bewering dat de zielen van
de [overleden] gelovigen in een tussenstadium (Barzakh) zijn,
reizend zoals ze willen, dit is toegeschreven aan Salman al-Farisi.
[..] De Barzakh is een barriére tussen twee dingen. Salman
schetste een land tussen deze wereld en de volgende waar zielen
zich zonder beperkingen kunnen voortbewegen. Dit is inderdaad
een waarschijnlijk beeld, omdat ze deze wereld hebben verlaten
zonder de volgende binnen te gaan. Hoewel ze zich in een
tussenstadium bevinden zijn de zielen van de gelovigen
vreugdevol en de zielen van de ongelovigen ellendig.”*’” 1bn al-
Qayyim geeft aan dat de genietingen of bestraffingen voor de
mens in zijn graf een essentieel onderdeel is van de Barzakh.1’®
Degenen in de Barzakh zien deze wereld en de volgende. De
vreugde en ellende van het graf is ofwel een tuin van het Paradijs
of een plaats van het Hellevuur, afhankelijk van de daden die hij
verricht heeft. Volgens Ibn al-Qayyim wordt zowel het lichaam
als de ziel beloont of bestraft in het graf.l” Wat betreft de
bewering dat de zielen van de gelovigen zich aan de rechterkant
van Adam bevinden en de zielen van de ongelovigen aan zijn
linkerkant; deze wordt volgens hem ondersteund door een
authentieke profetische traditie met betrekking tot de nachtreis.
Hoewel 1bn al-Qayyim bevestigt dat de Profeet ze zag, geeft dit
volgens hem niet aan dat ze parallel aan elkaar zijn. Daarentegen
zouden zielen aan de rechterkant kunnen zijn terwijl ze verheven
en wijdverbreid zijn en andere zouden aan de linkerkant kunnen
zijn terwijl ze laag en beperkt zijn. 18

176 Ibid.

77 1bid., 236.
178 1bid., 98.
79 Ibid.

180 Ibid.

36



ANALYSE VAN KITAB AL-RUH

Een authentieke overlevering van Bara ibn ‘Azib speelt een
belangrijke rol voor Ibn al-Qayyim voor vele doctrines die hij
opstelt met betrekking tot de Barzakh.'8! Deze overlevering geldt
als basis voor Ibn al-Qayyim voor onder andere het bevestigen
van het bestaan de ziel, de ondervraging van de overledene door
de twee Engelen Munkar en Nakir, de bestraffingen of genietingen
van het graf voor zowel het lichaam als de ziel en dat de zielen
zich zullen bevinden in hun lichamen in het graf. Laatstgenoemde
punt zal de basis zijn voor zijn doctrine dat de overleden personen
in de graven weten dat ze worden bezocht door de levenden, dat
het daardoor toegestaan is om te reciteren voor de nabestaanden
bij het graf omdat de overledenen dit kunnen horen. Tevens zullen
de overledenen volgens hem op de hoogte zijn van de daden van
degenen die zij hebben achtergelaten. Deze punten worden vurig
bestreden door hedendaagse salafi geleerden, omdat het kan
leiden naar het zoeken van hulp of bemiddeling van de mensen bij
de overledenen, wat een vorm van shirk zou zijn.*¥? Dit punt zou
een interessant thema zijn voor verder onderzoek, maar staat te
ver af van het onderwerp van deze scriptie.

4 Hiernamaals
“En wanneer de zielen verenigd worden.”
[Koran 81:7]

Ibn al-Qayyim stelt dat de overledenen levend zijn, maar niet in
de juiste zin van het woord.!8 De zielen zijn van twee soorten, de
gelukzalige- en de verdoemde zielen. De gelukzalige zielen zijn
volgens Ibn al-Qayyim begunstigd om elkaar te ontmoeten na
dood, maar zelfs de levende zielen kunnen de doden zielen
ontmoeten tijdens hun slaap in hun dromen. Dit is volgens Ibn al-
Qayyim overgeleverd door veel van de vrome voorgangers en dit
was tevens de positie van de metgezel Ibn ‘ Abbas.'8* Hij stelt dat
Allah de zielen laat sterven tijdens de slaap, waarop de zielen van

181 Zie: Appendix 111 voor de volledige overlevering.
182 75 heeft de redacteur ‘Isam al-Din al-Sibabati van Kitab al-Riih in het eerste
hoofdstuk wat hier over gaat regelmatig kritiek geleverd in de voetnoten,
waarin hij geleerden als al-Albani citeert. Zie: Ibn al-Qayyim, “Kitab al-Riah”,
7-30.
183 Holtzman, “Elements of Acceptance and Rejection in lbn Qayyim al-
Jawziyya's Systematic Reading of Ibn Hazm”, 618.
184 1bid., 26.

37



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

de levenden en de overledenen elkaar kunnen ontmoeten en
raadplegen. Hij citeert hierbij vers 39:42: “Allah neemt de zielen
tijdens hun dood weg en (de zielen) die niet doodgaan, (neemt Hij
weg) tijdens hun slaap. En hij houdt die (zielen) voor wie de dood
is bepaald vast en stuurt de andere (zielen terug) tot een
vastgesteld tijdstip. Voorwaar, daarin bevinden zich zeker tekenen
voor een volk dat nadenkt.” De zielen van de levenden zullen
terugkeren naar de lichamen op het moment van ontwaken. De
zielen van de overledenen willen terugkeren naar hun lichamen,
maar worden vastgehouden. De ziel die vast wordt gehouden is
daadwerkelijk overleden, terwijl de ziel die terugkeert slechts in
zijn slaap was gestorven. De slaap is daarom volgens Ibn al-
Qayyim de kleine dood, zoals Allah ons heeft ingelicht.18

De dood was volgens Plato en degenen die zich op hem baseerden
niets anders dan de scheiding van de ziel uit het lichaam. Dood-
zijn bestaat uit enerzijds het lichaam, gescheiden van de ziel, apart
op zichzelf alleen bestaat, terwijl anderzijds de ziel, gescheiden
van het lichaam, apart op zichzelf alleen bestaat.'% De ziel wordt
bij de dood bevrijd van de wereld en het lichaam, die slechts schijn
zijn. Telkens als de redelijke ziel (logos) iets wilt onderzoeken
met het lichaam werd zij namelijk bedrogen door de
onbetrouwbare en onnauwkeurige lichamelijke waarnemingen.*8”
Zuivere kennis kan in het wereldse dus niet verkregen worden,
maar na de dood wel; op het moment dat de ziel alleen op zichzelf
is, los van het lichaam.188 De echte filosoof bereid zich daarom
voor op de dood. Hij probeert zoveel mogelijk afstand te houden
van ‘het lichamelijke’ tijdens zijn leven.'®® Ibn al-Qayyim
bestrijdt dit gedachtegoed, onder andere wanneer hij de posities
van Ibn Sina bespreekt. Hij geeft aan dat de zielen en lichamen
gezamenlijk worden opgewekt op de Dag des Oordeels en beiden
bestraft of beloont worden naar gelang hun daden. 1bn al-Qayyim
baseert zich op een overlevering van Ibn ‘Abbas: “De onenigheid
tussen de schepselen op de Dag des Oordeels zal voortduren totdat
de ziel en het lichaam ruzie maken. De ziel zal tegen het lichaam

185 |pid., 26-27.
186 plato, “Phaedo”. In: Plato. Verzameld Werk. Tweede deel. Vertaald door
Xaveer de Win. Uitgeverij Ambo. Baarn: 1978. P. 287
187 |bid., 288; [9-12]
188 |bid., 291; [9-12]
189 |hid.; [9-12]
38



ANALYSE VAN KITAB AL-RUH

zeggen: “Jij hebt slechte dingen gedaan” en het lichaam zal tegen
de ziel zeggen: “Jij hebt me dat laten doen”. Dan zal Allah een
Engel sturen om tussen hen te oordelen. Hij zal zeggen: “Jullie
twee zijn als een verlamde en een blinde man die een tuin binnen
traden. De verlamde man zag daar fruit hangen en zei tegen de
blinde man: “Ik kan fruit zien, maar ik kan er niet bij.” De blinde
man zei: “Ik kan er wel bij, maar ik kan het niet zien.” De
verlamde man zei: “Kom en til me op, zodat ik het kan plukken.”
Dus hij tilde hem op zodat hij de vrucht kon plukken.” De Engel
zal zeggen: “Dus wie van hen moet worden gestraft?” Ze zullen
zeggen: “Beiden.” Hij zal zeggen: “Hetzelfde geldt voor jullie
twee.”1%0

190 1bn al-Qayyim, “Kitab al-Rith”, 235-236. Deze overlevering wordt tevens
genoemd door Ibn Taymiyya. Zie: Al-Ashgar, “The Minor Resurrection”, 122-
123.

39



HOOFDSTUK 5
Samenvatting en conclusies

Deze scriptie is gebouwd op de hypothese dat er wellicht
filosofische aspecten zouden gevonden konden worden in het
werk Kitab al-Ruh van de orthodox-islamitisch theoloog lbn
Qayyim al-Jawziyya. De hoofdvraag die ik hierbij heb opgesteld
is als volgt: “Is Ibn al-Qayyim, direct of indirect, beinvioed door
de Griekse filosofie bij het formuleren van zijn notie van de ziel?”
Om deze onderzoeksvraag te beantwoorden heb ik drie
deelvragen opgesteld, die in deze thesis als drie afzonderlijke
hoofdstukken hebben gefunctioneerd. Ik zal al samenvattend mijn
conclusies presenteren.

Hoofdstuk 1 was een introductie aangaande het onderwerp. Hierin
heb ik het onderzoeksprobleem gepresenteerd, het belang van het
onderwerp en de methode die ik heb gebruikt. Hoofdstuk 2 was
gebouwd op de vraag: “Hoe wordt de ziel genoemd in de
Koranexegese (tafsir) en wat is de positie van Ibn al-Qayyim? ” Ik
heb hierbij de traditionele manier van exegese (tafsir bi’l-riwaya)
en exegese gebaseerd op de menselijke ratio (tafsir bi’l-ra’y) ten
opzichte van Q. 17:85 — die gaat over de ziel — vergeleken aan de
hand van Ibn Kathir, die de traditionele methode volgt, en Fakhr
al-Din al-Razi, die de methode gebaseerd op de menselijke ratio
volgt. Hierna heb ik de exegese van Ibn al-Qayyim geanalyseerd
aan de hand van deze twee methodes. Ibn al-Qayyim heeft laten
zien dat hij bij zijn exegese van Q. 17:85, en tevens zijn andere
discussiepunten, een eigen notie van de ziel samenstelt. Wat
betreft de exegese van dit vers lijkt hij beinvloed geweest te zijn
door de positie van al-Razi, maar hij neemt een andere afslag. Hij
stelt dat de overlevering die al- Razi citeert zwak is, maar dezelfde
soort overleveringen worden ook door anderen verteld en die zijn
wel sterk. Al-Razi verwierp de overlevering, terwijl lbn al-
Qayyim ervoor koos om een vorm van metaforische interpretatie
(ta’wil) — wat past in de kalam-traditie — toe te passen om de
overleveringen te behouden in tegenstelling tot al-Razi die deze
kans aangreep om zijn eigen filosofische doctrines te presenteren.
De Rui is volgens Ibn al-Qayyim een Engel, en niet de menselijke
ziel. Als het om de menselijke ziel ging had de Profeet dit moeten
weten; want zelfs de kleinste der filosofen en tradities hier over
hebben geschreven. Ook is het opvallend om te zien dat de
traditionele exegeet Ibn Kathir tevens zijn eigen interpretaties



SAMENVATTING EN CONCLUSIES

loslaat op het vers. Zijn uitleg lijkt veel overeenkomsten te hebben
met de exegese op basis van de menselijke ratio. Dit vers lijkt de
indruk te wekken dat zelfs orthodoxe theologen worden
gedwongen om terug te keren naar de rationele exegese, omdat de
openbaring er niets over vermeld. Ik vraag me af; als de Profeet
heeft gezegd dat de mens weinig kennis heeft over de ziel, waarom
accepteren deze theologen dit dan niet direct? Uiteindelijk hebben
alle discussies over de ziel ertoe geleid dat er enorm veel
meningsverschil is over de notie van de ziel en de mens lijkt er
nog niet uit te zijn wat de ziel nou specifiek is. Het blijft gissen
naar het onwaarneembare in mijn ogen. Het zou interessant zijn
om te kijken of er meer aanhangers van de traditionele methode
van tafsir zijn die hun uitvlucht nemen in bepaalde vraagstukken
bij de methode gebaseerd op het menselijke intellect om te kijken
of ze consequent zijn in hun methoden.

In hoofdstuk 3 heb ik getracht de verschillende Griekse filosofen
te bespreken en hoe filosofische doctrines met betrekking tot de
ziel terecht zijn gekomen in de kalam-traditie. Ook heb ik de
positie van Ibn al-Qayyim hierbij proberen te bespreken.
Daarnaast heb ik in hoofdstuk 4 een analyse proberen te maken
van Kitab al-Riih, om te kijken of Ibn al-Qayyim enigszins
beinvloed is door de filosofie. De meest interessante uitkomst van
deze hoofdstukken is in mijn ogen de raakvlakken, maar ook grote
verschillen die Ibn al-Qayyim heeft met de Griekse filosofen en
de mensen van kalam. Soms komt hij overeen met bijvoorbeeld
de Mu‘tazila, maar toch niet helemaal. En hetzelfde geldt voor de
Asha‘ira en tevens Ibn Sina. Zo accepteert hij de immateriéle aard
van de ziel, maar weerlegt hij Ibn Sna op zijn positie dat het
lichaam niet zal worden bestraft in het graf of opgewekt zal
worden op de Dag des Oordeels. Wat betreft de discussies over de
ziel lijkt hij ook raakvlakken te hebben met Plato, meer dan
Aristoteles. Aristoteles lijkt mijlen ver te staan van lbn al-
Qayyim’s gedachtegoed. Los van het feit dat hij de logica van
Aristoteles niet accepteert stelt hij expliciet dat de doctrines van
Aristoteles tot de meest onnauwkeurige posities behoren. Ook
bekritiseert 1bn al-Qayyim veel doctrines die geinspireerd lijken
te zijn op Plato’s werken, zoals die van Ibn Hazm. Er zijn veel
overeenkomsten tussen de Koran en Soenna met Plato’s
gedachtegoed, zoals Ibn Hazm dit presenteert. Soms las ik de
bewijsvoering van lbn al-Qayyim en dacht ik; probeert Ibn al-
Qayyim deze posities slechts te bekritiseren omdat het overeen

41



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

kan komen met een Grieks filosoof, of is hij echt overtuigd van de
posities waarvoor hij pleit. De uitleg van Ibn Hazm van Q. 7:172
over de pre-existentiéle ziel lijkt namelijk plausibel, maar Ibn al-
Qayyim weerlegt deze met vele bewijzen om zijn punt duidelijk
te maken. Ibn al-Qayyim laat bij elk discussiepunt zien dat hij
weet waar hij over praat. Hij bespreekt het gedachtegoed van de
Griekse- en islamitische filosofen, de mensen van kalam en tevens
kent hij enorm veel data die genoemd is in de Koran, Soenna en
in de theologische database van de orthodoxie.

Het werk van Ibn al-Qayyim ligt op de scheidslijn van de filosofie
en de theologie. Hij bespreekt veel filosofische posities ten
opzichte van de ziel waar hij een orthodox antwoord op probeert
te formuleren in Kitab al-Riuh. De kritiek van de hedendaagse
orthodoxie als het gaat om filosofische- of kalam-geinspireerde
aspecten is enigszins terecht, maar mocht men een dergelijk werk
over de ziel willen schrijven vanuit orthodox perspectief waarin
alle verzen en overleveringen worden genoemd lijkt men
genoodzaakt om het verstand te gebruiken om een notie van de
ziel te formuleren. De uitdaging voor de theoloog om niet
tegenstrijdig te zijn in het interpreteren van de genoemde teksten
blijft bestaan. Toch heeft Ibn al-Qayyim zijn best gedaan om een
orthodoxe notie van de ziel te formuleren. De kritiek vanuit de
hedendaagse orthodoxie op 1bn al-Qayyim’s posities genoemd in
Kitab al-Ruh lijken naast de filosofische aspecten voornamelijk te
gaan over zijn standpunten omtrent de overleden personen in het
graf. Zo stelde Ibn al-Qayyim dat de zielen zich zullen bevinden
in hun lichamen in het graf. Hierdoor weten de overleden
personen in de graven dat ze worden bezocht door de levenden.
Hierdoor is het volgens hem toegestaan om te reciteren voor de
nabestaanden bij het graf, omdat de overledenen dit kunnen horen.
Tevens zullen de overledenen volgens hem op de hoogte zijn van
de daden van degenen die zij hebben achtergelaten. Ook blijven
de levenden en overleden met elkaar communiceren in de
Barzakh; de overledenen verblijven daar en de levenden bezoeken
hen in hun slaap middels dromen. De band tussen de overleden-
en levende personen blijft dus bestaan. De kritiek van de
hedendaagse orthodoxe lijkt gebaseerd te zijn op de notie van
afgoderij (shirk). Het gegeven dat de overledenen levend zijn in
een bepaalde zin van het woord zou kunnen leiden naar het zoeken
van hulp of bemiddeling van de mensen bij de overledenen. Dit

42



SAMENVATTING EN CONCLUSIES

punt zou een interessant thema zijn voor verder onderzoek, maar
hier kon ik niet verder op ingaan tijdens mijn scriptie, omdat het
te ver af staat van het onderwerp.

Ibn al-Qayyim is inderdaad een onafhankelijk denker, zoals
Holtzman al aangaf, en is niet bang om zijn mening te uitten en
daarmee in te druisen tegen bestaande doctrines, al is het tegen de
standpunten van theologen uit de orthodoxie. In sommige punten
komt hij overeen met filosofische doctrines, terwijl hij deze op
andere punten bekritiseerd. Hiermee kom ik op een antwoord op
de onderzoeksvraag: “Is lbn al-Qayyim, direct of indirect,
beinvloed door de Griekse filosofie bij het formuleren van zijn
notie van de ziel?” Ibn al-Qayyim is in zijn werk gedeeltelijk
beinvioed geweest door denkers als Fakhr al-Din al-Razi, de
kalam-traditie en daardoor indirect door de Griekse filosofie. Hij
kende de posities van de Griekse filosofen en degenen die na hen
kwamen door en door. Hij presenteerde hun posities in zijn werk
en nam er regelmatig afstand van. Hij probeerde een orthodoxe
notie van de ziel te bewerkstelligen aan de hand van de Koran en
de Soenna van de Profeet, maar hierdoor nam hij wellicht
onbewust doctrines over van de door filosofie geinspireerde
groeperingen en theologen.

43



Bibliografie

‘Abd Allah bin Ahmad bin Hanbal. Kitab al-Sunna. Ed. ‘Adil ibn
‘Abd Allah Al Hamdan. Daral al-Lu’lu’a. Beiroet: 1441/2020.

‘Abd Allah ibn Jibrin. Sharh Usiil al-Sunna li al-imam Ahmad ibn
Hanbal. Tweede druk. Dar al-Masir. Riyadh: 1420/1999.

‘Abd al-°Aziz al-Tarift. Al-Tagrir fi asanid al-tafsir. Maktaba Dar
al-Minhaj. Jeddah: 2011.

‘Abd al-‘Aziz al-Tarifi. Al-Maghribiyya. Ft Sharh al-‘agida al-
Qayrawaniyyah. Tweede druk. Maktaba Dar al-Minhaj. Riyadh:
1439/2018.

Abdelilah Ljamai. Inleiding tot de studie van de koran.
Ontstaansgeschiedenis en methodes van de koranexegese.
Uitgeverij Meinema. Zoetermeer: 2005.

Aboe Ismail & studenten. De interpretaties van de betekenissen
van de Koran. 3¢ druk. Stichting as-Soennah. Den Haag: 2014.

Adis Duderija (ed.). The Sunna and its Status in Islamic Law. The
Search for a Sound Hadith. Palgrave Macmillian Ltd: 2018.

Al-Albani. Kan men terugkeren naar Kitab al-Rith van lbn al-
Qayyim? Geen datum. Geraadpleegd van https://www.al-
albany.com/audios/content/3741/adll- Y-z 5 ll-liS- e adiey-Ja
op 10 maart 2021.

Al-Ghazali. The Incoherence of the Philosophers. A parallel
English-Arabic text translated, introduced and annotated by
Michael E. Marmura. Brigham Young University Press. Provo,
Utah: 2000.

‘All bin Ahmad al-Wahidi. 4sbab al-Nuzil al-Qur’an. (Reasons
and occasions of revelation of the Holy Quran). Ed. Kamal
Basytni Zaghlal. Dar al-Kutub al-1imiyah. Beirut: 2016.

Al-‘Uthaymin. Kitab al-Rih en Hadr al-Arwah van lbn al-
Qayyim. Geen datum. Geraadpleegd van
https://binothaimeen.net/content/12878 op 10 maart 2021.

Al-‘Uthaymin. “The true Salafis are the followers of the path of
the Prophet (blessings and peace of Allah be upon him) and his


https://www.al-albany.com/audios/content/3741/هل-يعتمد-على-كتاب-الروح-لابن-القيم%20op%2010%20maart%202021
https://www.al-albany.com/audios/content/3741/هل-يعتمد-على-كتاب-الروح-لابن-القيم%20op%2010%20maart%202021
https://www.al-albany.com/audios/content/3741/هل-يعتمد-على-كتاب-الروح-لابن-القيم%20op%2010%20maart%202021
https://binothaimeen.net/content/12878

BIBLIOGRAFIE

Companions.” 4  januari  2010. Geraadpleegd van
https://islamga.info/en/answers/125476/the-true-salafis-are-
the-followers-of-the-path-of-the-prophet-blessings-and-
peace-of-allah-be-upon-him-and-his-companions op 24 maart
2021.

Al-Zarkashi. Al-Burhan fi ‘ulim al-Qur’an. Dar al-Hadith. Cairo:
1427/2006.

Anthony Ruffus & Jon McGinnis (2015). Willful Understanding:
Avicenna’s Philosophy of Action and Theory of the Will. Archiv
fiir Geschichte der Philosophie, 97(2), pp. 160-195. Geraadpleegd
22 april 2021 van doi:10.1515/agph-2015-0007.

Averroes. Geloof en wetenschap in de islam. Averroes’ “Het
beslissende woord”. Vertaald, ingeleid en geannoteerd door
Remke Kruk. Tweede druk. Uitgeverij Klement. Kampen: 2006.

Averroes (Ibn Rushd) of Cordoba. Long Commentary on De
Anima of Aristotle. Translated and with introduction and notes by
Richard C. Taylor with Thérese-Anne Druart, subeditor. Yale
University Press. New Haven-London: 2009.

Birgit Meyer. “Der Mensch ist was er ist.” Religious Matters in
an Entangled World. Utrecht University. 24 augustus 2019.
Geraadpleegd van https://religiousmatters.nl/der-mensch-ist-
was-er-isst/ op 25 maart 2021.

Carl Sharif EI-Tobgui. Ibn Taymiyya on Reason and Revelation.
A Study of Dar’ ta‘arud al- ‘agl wa’l-naqgl. Brill. Leiden-Boston:
2020.

Caterina Bori en Livnat Holtzman, “A Scholar in the Shadow”
(2010)

Charles Taylor. Een seculiere tijd. Zesde druk. Lemniscaat.
Rotterdam: 2009.

Dag Nikolaus Hasse. Avicenna’s De Anima in the Latin West. The
Formation of a Peripatetic Philosophy of the Soul 1160-1300. The
Warburg Institute — Nino Aragno Editore. London — Turin: 2000.

David Thomas, “Abtu Hashim al-Jubba’1”, in: Christian-Muslim
Relations 600 - 1500, General Editor David Thomas.

45


https://islamqa.info/en/answers/125476/the-true-salafis-are-the-followers-of-the-path-of-the-prophet-blessings-and-peace-of-allah-be-upon-him-and-his-companions%20op%2024%20maart%202021
https://islamqa.info/en/answers/125476/the-true-salafis-are-the-followers-of-the-path-of-the-prophet-blessings-and-peace-of-allah-be-upon-him-and-his-companions%20op%2024%20maart%202021
https://islamqa.info/en/answers/125476/the-true-salafis-are-the-followers-of-the-path-of-the-prophet-blessings-and-peace-of-allah-be-upon-him-and-his-companions%20op%2024%20maart%202021
https://islamqa.info/en/answers/125476/the-true-salafis-are-the-followers-of-the-path-of-the-prophet-blessings-and-peace-of-allah-be-upon-him-and-his-companions%20op%2024%20maart%202021
https://religiousmatters.nl/der-mensch-ist-was-er-isst/
https://religiousmatters.nl/der-mensch-ist-was-er-isst/

IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

Geraadpleegd op 16 mei 2021 van
http://dx.doi.org/10.1163/1877-8054_cmri_COM_22563

Emanuel Rutten. Waarover gaat de syllogistiek van Aristoteles?
Een reflectie op het object van Aristoteles’ syllogismeleer aan de
hand van twee moderne reconstructies. Z.d. Geraadpleegd van
https://lwww.gjerutten.nl/Over%20de%020syllogistiek%620va
n%20Aristoteles.pdf op 30 november 2020.

Enrico Crivellato, Domenico Ribatti. Soul, mind, brain: Greek
philosophy and the birth of neuroscience. Elsevier. Brain
Research Bulletin 71 (2007) 327-336.

Fakhr al-Din al-Razi, Mafatih al-Ghayb, vol. 21, p. 391-392.
Geraadpleegd van https://al-maktaba.org/book/23635/3635 op
6 april 2021.

Gabriel Said Reynolds, “‘Abd al-Jabbar”, in: Christian-Muslim
Relations 600 - 1500, General Editor David Thomas.
Geraadpleegd op 16 mei 2021 van
<http://dx.doi.org/10.1163/1877-8054_cmri_COM_22584>

Geneviéve Gobillot. “Corps (badan), ame (nafs) et esprit (rith)
selon Ibn Qayyim al-Gawziyyah a travers son Kitab al-rith: Entre
théologie rationnelle et pensée mystique.” (in Shadow, 229-258)

Gimaret, “al-Shahham”, in: Encyclopaedia of Islam, Second
Edition, Edited by: P. Bearman, Th. Bianquis, C.E. Bosworth, E.
van Donzel, W.P. Heinrichs. Geraadpleegd op 16 mei 2021 van
<http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_6759>

Hans Joachim Storig. Geschiedenis van de Filosofie.
Eenenveertigste druk. Spectrum. Amsterdam: 2019.

Harry Willemsen (red.). Woordenboek Filosofie. Van Gorcum.
Assen/Maastricht: 1992.

Ibn Baz. “Al-‘Tlm bi Ahkam Allah min Ahham al-Wajibat.” G.d.
Geraadpleegd van hitps://binbaz.org.sa/articles/219/-4-aSalalall
sl sll-pal-(je 0p 25 maart 2021.

Ibn Hajar al-°Asqalani. Lisan wa-‘I-Mizan. Vol. 5. Ed: ‘Abd al-
Fatah Aba Ghadda. Maktaba al-Matbu‘at al-Islamiyyah. Beiroet:
1423/2002.

46


http://dx.doi.org/10.1163/1877-8054_cmri_COM_22563
https://www.gjerutten.nl/Over%20de%20syllogistiek%20van%20Aristoteles.pdf
https://www.gjerutten.nl/Over%20de%20syllogistiek%20van%20Aristoteles.pdf
https://al-maktaba.org/book/23635/3635%20op%206%20april%202021
https://al-maktaba.org/book/23635/3635%20op%206%20april%202021

BIBLIOGRAFIE

Ibn Hazm. De ring van de duif. Een moorse verhandeling over
minnaars en liefde. Ingeleid en uit het Arabisch vertaald door
Remke Kruk en Jan Just Witkam. Met een essay van Camilla
Adang. Uitgeverij Bulaag. Amsterdam: 2008.

Ibn Kathir, Tafsir al-Quran al-Azim, geraadpleegd van
https://www.altafsir.com/Tafasir.asp?tMadhNo=1&tTafsirNo=7
&tSoraNo=17&tAyahNo=85&tDisplay=yes&Page=3&Size=1&

Languageld=1 op 23 juni 2021.

Ibn Kathir. Tafsir Ibn Kathir (Abridged). Vol. 6. Abridged by a
group of scholars under the supervision of Shaykh Safiur-Rahman
al-Mubarakpuri. Darussalam. Riyadh: 2003.

Ibn Qayyim al-Jawziyya. Al-Riih. Redactie: ‘Isam al-Din al-
Sibabati. Dar al-Hadith. Cairo: 1424/2003.

Ibn Qayyim al-Jawziyya. The Soul. Translation Ismail Abdus
Salaam. Dar Al-Kotob Al-1lmiyah. Beiroet: 2010.

Jan M.F. van Reeth. Kalam. Arabisch denken over God en wereld.
Garant. Antwerpen — Apeldoorn: 2011.

Jonathan A.C. Brown. Misquoting Muhammad. The Challenge
and Choices of Interpreting the Prophet’s legacy. Oneworld
Publications. London: 2015.

Jonathan A.C. Brown. The Canonization of al-Bukhari and
Muslim: The Formation and Function of the Sunni Hadith Canon.
The University of Chicago. Chicago: 2006.

Jon McGinnis & David C. Reisman. Classic Arabic Philosophy.
An Anthology of Sources. Hackett Publishing Company, Inc.
Indianapolis: 2007.

Julien Offray de La Mettrie. Man a Machine. Philosophical and
Historical Notes by Gertrude Carman Bussey. The Open Court
Publishing Co. Chicago: 1912.

Khatib al-Baghdadi. Tareekh al-Baghdaad aw Madina al-Salaam.
Vol. 10. Dar al-Kutub al-‘Timiyya. Beiroet: G.D.

Kifayat Ullah, “al-Zamakhshari’, in: Encyclopaedia of the
Qur’an, General Editor: Jane Dammen McAuliffe, Georgetown

47


https://www.altafsir.com/Tafasir.asp?tMadhNo=1&tTafsirNo=7&tSoraNo=17&tAyahNo=85&tDisplay=yes&Page=3&Size=1&LanguageId=1
https://www.altafsir.com/Tafasir.asp?tMadhNo=1&tTafsirNo=7&tSoraNo=17&tAyahNo=85&tDisplay=yes&Page=3&Size=1&LanguageId=1
https://www.altafsir.com/Tafasir.asp?tMadhNo=1&tTafsirNo=7&tSoraNo=17&tAyahNo=85&tDisplay=yes&Page=3&Size=1&LanguageId=1

IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

University, Washington DC. Geraadpleegd op 16 mei 2021 van
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_g3_EQCOM_050484

Livnat Holtzman, “al-Lalaka’1, Aba I-Qasim”, in: Encyclopaedia
of Islam, THREE, Edited by: Kate Fleet, Gudrun Kramer, Denis
Matringe, John Nawas, Everett Rowson. Geraadpleegd op 14 mei
2021 van http://dx.doi.org/10.1163/1573-
3912_ei3_COM_35783

Livnat Holtzman “Elements of Acceptance and Rejection in Ibn
Qayyim al-Jawziyya’s Systematic Reading of Ibn Hazm” (2013).

Livnat Holtzman, “lbn Qayyim al-Jawziyyah” (2009)

Livnat Holtzman, “The Mihna of Ibn ‘Aqil (d. 513/1119) and the
Fitnat Ibn al-Qushayri (d. 514/1120)”, p. 2. Uit: Sabine Schmidtke
(ed.). The Oxford Handbook of Islamic Theology. Oxford
University Press. Oxford: 2018.

Maimodines. Dalalat al-Ha’irin (Gids der Verdoolden). Vol 1.
Ed: Husayn Atay. Maktaba al-Thaqafa al-Diniyya. Cairo: G.D.

Maimonides. The Guide for the perplexed. Translated from the
original Arabic Text by M. Friedl&nder. Dover Publications, INC.
New York: 1956.

Margaretha T. Heemskerk. “‘Abd al-Jabbar al-Hamadhani on
Body, Soul and Resurrection.” 127-156. In boek: Camilla Adang,
Sabine Schmidtke, David Sklare (ed.). A Common Rationality:
Mu ‘tazilism in Islam and Judaism. Orient-Institut Istanbul.
Wirzburg: 2016.

Mark J. Edwards. Origen. Stanford Encyclopedia of Philosophy.
10 maart 2014 geraadpleegd van
https://plato.stanford.edu/entries/origen/ op 10 maart 2021.;
Kirk Essary. Origen’s Doctrine of the Soul: Platonist or
Christian? Texas Tech University. Texas: 2008.

Mhamed Aarab. Arrisala Ibn Abi Zayd Al Qayrawani, Vertaling
& uitleg. Uitgeverij ’t Kennishuys. Den Haag: 2016.

Michael Knowles. “Is Islam an Abrahamitic Religion?” New
Blackfriars, May 2011, vol 92, No. 1039 (May 2011), pp. 318-
321.

48


http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_050484
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_35783
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_35783
https://plato.stanford.edu/entries/origen/

BIBLIOGRAFIE

Muhammad H. Kamali. Principles of Islamic Jurisprudence.
Third Revised and Enlarged Edition. The Islamic Text Society.
Cambridge: 2003.

Muhammad Ibn Salih al-Uthaymin. An Explanation of Shaykh al-
Islam Ibn Taymiyya’s Introduction to the Principles of Tafsir. Al-
Hidaayah Publishing & Distribution Ltd. Birmingham: 2009.

Muhammad Ibn Salih al-Uthaymin. Mugaddima al-Tafsir
lishaykh al-islam Ibn Taymiyya. Dar al-Watan. 2012.

Muhammad Salih al-Munajjid. “Which is more sound, Tafseer
Ibn Katheer or Tafseer al-Tabari?” Geraadpleegd van
https://islamga.info/en/answers/43778/which-is-more-sound-
tafseer-ibn-katheer-or-tafseer-al-tabari op 9 juni 2021.

Muhammad Saleh al-Munajjid. Who are the Ash‘aris? Are they
among Ahl as-Sunnah? Islamga. 3 februari 2020. Geraadpleegd
van https://islamga.info/en/answers/226290/who-are-the-
asharis-are-they-among-ahl-as-sunnah op 30 november 2020.

Nasr Abu Zayd. Rethinking the Qur’an: Towards a Humanistic
Hermeneutics. SWP Publishers. Amsterdam: 2004.

Ole Martin Hgystad. De ziel. Een cultuurgeschiedenis. Vertaald
door Wouter De Jong. Athenaeum-Polak & van Gennep.
Amsterdam: 2018.

Parviz Morewedge. “Ibn Sina’s concept of the self.” 49-73. In
book: Marx W. Wartofsky & Muhsin S. Mahdi. The Philosophical
Forum. A Quarterly. Volume 1V, No. 1. Deparmentment of
Philosophy of Boston University: 1973.

Peter Adamson. Philosophy in the Islamic world. A history of
philosophy without any gaps. Volume 3. Oxford University Press.
Oxford: 2016.

Plato. De ideale staat. Politeia. VVertaald door Gerard Koolschijn.
Athenaeum-Polak & van Gennep. Amsterdam: 2017.

Plato. The Republic of Plato. Second Edition. Translated with
notes and an interpretive essay by Allan Boom. BasicBooks.
Paris: 1991.

49


https://islamqa.info/en/answers/43778/which-is-more-sound-tafseer-ibn-katheer-or-tafseer-al-tabari%20op%209%20juni%202021
https://islamqa.info/en/answers/43778/which-is-more-sound-tafseer-ibn-katheer-or-tafseer-al-tabari%20op%209%20juni%202021
https://islamqa.info/en/answers/226290/who-are-the-asharis-are-they-among-ahl-as-sunnah
https://islamqa.info/en/answers/226290/who-are-the-asharis-are-they-among-ahl-as-sunnah

IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

Plato, “Timaeus [31-33]”. In: Plato. Verzameld Werk. Vijfde deel.
Vertaald door Xaveer de Win. Uitgeverij Ambo. Baarn: 1978.

Sa’eed al-Fouda. Ma Qawluhu al-Mudallas Abd Allah bin Ahmad
bin Hanbal fi Kitaabihi ‘al-Sunna’ ‘an al-lmam Abu Hanifa al-
Nu’maan. Upgeload door: Al-Ashaa’irah op 20 juni 2020.
Geraadpleegd van:
http://youtube.com/watch?v=WgVLMHxAbec&feature=sha

re

Stephen R. L. Clark, “Ancient Philosophy”. In: Anthony Kenny
(ed.). The Oxford History of Western Philosophy. Oxford
University Press. Oxford: 2000.

Tariq Jaffer. “Fakhr al-Din al-Razi on the Soul (al-nafs) and Spirit
(al-rizh): An Investigation into the Eclectic Ideas of Mafatth al-
ghayb.” Journal of Qur’anic Studies, 2014, vol. 16, no. 1 (2014),
pp. 93-119.

The William Davidson digital edition of the Koren Noé Talmud,
with commentary by Rabbi Adin Even-lsrael Steinsaltz.
Sanhedrin (Daf 91a). Geraadpleegd van:
https://www.sefaria.org/Sanhedrin?lang=bi op 31 maart 2021.

Tzni Langermann “lbn al-Qayyims Kitab al-Ruh: Some Literary
Aspects” (2013)

Tzni Langermann “The Naturalization of Science in Ibn Qayyim
al-Gawziyya’s “Kitab al-Rih”” (2010).

‘Umar S. al-Ashgar. The Minor Resurrection. What Happens
After Death In the Light of the Qur’an and Sunnah. Translated by:
Nasiruddin al-Khattab. Islamic Creed series vol. 5. International
Islamic Publishing House. Riyadh: 2005.

Yahya Michot, Revelation in: Timothy Winter (ed.). The
Cambridge Companion to Classical Islamic Theology. Chapter:
Yahya Michot. Relevation (180-196). in Cambridge University
Press. Cambridge: 2008.

Yaser Ellethy, “A Controversial Orthodoxy: Al-Ghazali’s Revival
of the Religious Sciences”, Journal for Theology and the Study of
Religion (2020), 74/4, 375-386.

50


http://youtube.com/watch?v=WgVLMHxAbec&feature=share
http://youtube.com/watch?v=WgVLMHxAbec&feature=share
https://www.sefaria.org/Sanhedrin?lang=bi

BIBLIOGRAFIE

Yaser Ellethy. Islam, Context, Pluralism and Democracy.
Classical and Modern Interpretations. Routledge. London-New
York: 2017.

Yasir Qadhi. Een introductie tot de wetenschappen betreffende de
Qor-aan. Vertaald door Aboe Yoesoef ‘Abdoellaah. Uitgeverij
Momtazah. Helmond: 2019.

Yasir Qadhi. Reconciling Reason and Revelation in the Writings
of Ibn Taymiyya (d. 728/1328). An Analytical Study of lIbn
Taymiyya’s Dar’ al-ta ‘arud. Yale University. 2013.

Yasir Qadhi. The Life in the Barzakh #10: Can The Living Interact
With the Dead? 21 December 2019. Token from:
https://www.youtube.com/watch?v=Zbs9zcjzyew&t=2181s on
18 March 2021.

51


https://www.youtube.com/watch?v=Zbs9zcjzyew&t=2181s

Bijlagen: Index van Personen

A

Aboe Ismail 4

Abii Hashim 18

Adam 3, 6, 23, 25

Al-Albant 1, 2, 22

Al-‘Allaf; Abii al-Hudhayl 17, 18
Aristoteles 1, 12, 14, 15, 16, 20, 29

Al-Ash ‘art, Abi- ‘I-Hasan 14, 19, 23

B
Al-Bahili, Abii al-Hasan 19
Al-Bagillant 19

Bori, Caterina 4,22

D

Dawkins, Richard 2

=
Al-Farisi, Salman 25

Feuerbach 2

G

Al-Ghazali 19, 20, 21



INDEX VAN PERSONEN

H
Al-Hasan al-Basri 17
Heraclitus 1, 12, 13
Hippocrates 24

Holtzman, Livnat 4, 22, 29

Hgystad, Ole Martin 3

|

Ibn ‘Abbas 7, 8, 11, 26

Ibn ‘Azib, Bara 25

Ibn Dirham, al-Ja ‘d 16

Ibn Hanbal, Ahmad 19

Ibn Harb, Ja ‘far 17

Ibn Hazm 4, 23, 24, 29

Ibn Kathir 6,7, 8,9, 11, 28
Ibn Mas ‘id 8, 11

Ibn al-Mu ‘tamir, Bishr 17

Ibn al-Qayyim 1, 2, 4, 6, 8, 11, 12, 14, 18, 19, 20, 21, 22, 23, 24,
25, 26, 28, 29, 30

Ibn Safwan, al-Jahm 16

Ibn Sina 3, 10, 12, 13, 19, 20, 21, 23, 26, 29
Ibn Taymiyya 4, 8, 18, 22

Ibn ‘Ubayd, ‘Amr 17

Isa 6

53



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

J

Jezus 15

Jibril 8,9

Al-Jubba’i, Abu ‘Alr 18, 19
Al-Juwaynt 19

Al-Juhani, Ma ‘bad 16

L

La Mettrie 2

M
Al-Ma ’'miin 16

Al-Mutawakkil 18

o

Origenes 1

P

Philo 13

Plato 1, 12, 13, 14, 15, 20, 24, 26, 29

Plotinus 1, 15, 20

Profeet Mohammed 3, 7, 8, 9, 10, 14, 24, 25, 28, 30

Pythagoras 13



INDEX VAN PERSONEN

Q
Qadr ‘Abd al-Jabbar 18

R

Al-Razi, Fakhr al-Din 8, 9, 10, 11, 18, 23, 28, 30

S
al-Shahham, Abi Ya ‘ciib 18

Socrates 1

T
Al-Tabari 6,7, 8
Al-Ta’t, Ibn Mujahid 19

Taylor, Charles 3

u

Al-Uthaymin 1

W

Wasil bin Ata’ 17

Z
Al-Zamakhshari 17, 24

Index van Onderwerpen
55



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

A

Abbasiden 16, 17, 18

Abrahamitische religies 1

Accident 17, 18

Allah 7, 8,9, 10, 11, 12, 14, 15, 16, 17, 18, 24, 26, 27
Antropologie 2, 3

‘Agl 15

Aristotelisch 15, 16, 17, 22

Asha‘ira 10, 18, 19, 29

Ashab al-Kahf 9,10

Atman 1

B

Baghdad 16, 17, 18
Barzakh 24, 25, 29
Bashamiyya 18

Basra 16, 17, 18

C

Christendom 1, 3, 15

Christenen 3, 12, 15, 16

56



INDEX VAN ONDERWERPEN

Dag der Opstanding/Dag des Oordeels 7, 11, 23, 26, 27, 29
Damascus 16

Dhat 20

Dhii al-Qarnayn 9, 10

Dood 2, 13, 26

Drie-Eenheid 15

Dromen 26, 29

E
Emanatie 12
Engel 5, 9, 24, 25, 27, 28

Engelen 2, 11, 24, 25
- Munkar en Nakir 25

Essentie 20, 23

F
Filosofie 1, 2, 3, 12, 15, 17, 19, 28, 29, 30

Firra 15, 22, 24

G
Geest 3, 12, 13, 15, 17, 23
God 2, 3,15, 16

Graf 19, 25, 29

57



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

H
Hellenistisch 10, 15, 16
Hellevuur 17, 25
Hiernamaals 7, 17, 26

Hypostase 15

|

Ideeénwereld 13, 24

Ijtihad 1

Ikhshidiyya 18
Immaterieel/Immateriéle 20, 21, 29
Intellect 3

Interreligieuze debatten 16
Interreligieuze dialoog 3

Irak 15

Islam 1, 3, 16

J

Jabriyya 16
Jahmiyya 18
Jodendom 1, 3

Joden 3, 8,9, 11, 16

58



INDEX VAN ONDERWERPEN

Kalam 2,6, 10,12, 15, 16, 17, 18, 19, 22, 28, 29, 30
Kerkvaders 15, 16
Kitab al-Rith 1, 2, 3, 6, 11, 14, 22, 28, 29

Koran 1, 4,6,7,8, 16, 17, 19, 21, 22, 23, 25, 26, 29, 30

L

Lichaam 3, 7, 8, 9, 10, 12, 13, 14, 17, 18, 19, 20, 23, 24, 25, 26,
27,29

Liefde 24
Logica 3, 16,17, 19, 22,29
Logos 12, 13, 15, 26

M

Materialisme 2, 3, 14

Mens 2, 3,7, 9, 10, 11, 15, 18, 20
Metafysica 19

Mu ‘tazila 17, 18, 19, 29

N

Nafs 3, 6, 7, 9, 14, 23

- Al-nafs al-mufma’inna 9, 14

- Al-nafs amaratu bi al-si’ 9, 14
- Al-nafs al-lawwama 14

Neoplatonisten 14
- Neoplatoons 15

Nous 15

59



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

(0]
Openbaring 2, 6, 11, 12, 14, 16, 19

Orthodoxie 1, 19, 22, 28, 29, 30

P

Paradijs 25
Perzié 15
Platonisten 20
Pneuma 12, 13

Psyche 12,13, 15

Q
Qadariyya 16, 17

R

Rih 3,6,8,9,11, 17, 18, 23, 28

S

Salaf 1, 11, 23

Salafisme/Salafiyyah 1, 25
Sassanieden 15

Shirk 26, 29

Soenna 1,4,17,19, 22, 23, 29, 30

60



INDEX VAN ONDERWERPEN

Stoa/Stoicijnen 12
- Stoicijns 15

Syllogismen 16

.
Ta'wil 7,10, 17, 28
Tafsir 2,6, 7,8, 9, 10, 28

Theodicee 16

u

Umayyaden 16, 17

\Y

Voorbeschikking 16, 24

W

Wereld 25, 26

Zz

Ziel 1,2,3,4,6,8,9,10,11, 12, 13, 14, 15, 17, 18, 19, 20, 21,
22,23, 24, 25, 26, 27, 28, 29
- Pre-existentiéle ziel 23, 24, 29

61



Appendix I: Systematisering van het woord Rizh en
haar verschillende vormen.

Nr Vers
1. 2:87

2. 2:253
3. 4171
4.  5:110
5. 15:29
6. 16:2

Interpretatie van de
betekenis

“En wij gaven Isa (Jezus),
de zoon van Maryam
(Maria), duidelijke
bewijzen en
ondersteunden hem met
Riih al-Qudus (Gabriél)”
“En wij gaven Isa (Jezus),
de zoon van Maryam,
duidelijke bewijzen en
ondersteunden hem met
Rah al-Qudus (Gabriél)”
“De Messias, ‘Isa, zoon
van Maryam, was slechts
een Boodschapper van
Allah en (hij was) Zijn
Woord dat Hij wierp naar
Maryam en een ziel van
Hem. (Het gaat hier om
een ziel die door Allah is
geschapen)

“(Gedenk) wanneer Allah
zal zeggen: “O ‘Isa, zoon
van Maryam, gedenk
Mijn Gunst aan jou en aan
jouw moeder toen ik jou
ondersteunde met Riih al-
Qudus, zodat jij vanuit de
wieg en op een oudere
leeftijd tot de mensen
sprak.”

“Wanneer Tk hem dan
vorm geef, en in hem
blaas van Mijn Ziel, werp
jullie dan knielend voor
hem neer.” (Het gaat hier
om een ziel die door
Allah is geschapen)

“Hij zendt op Zijn Bevel
de Engelen neer met de

Term(en)

Ruh al-
Qudus

Rith al-
Qudus

Rith

Ruh al-
Qudus

Rithi

Bi- ‘I-Riih

Makki/
Madani
Madani

Madani

Madani

Madani

Makki

Makki



7.

8.

9.

10

16:10

17:85

19:17

21:91

APPENDIX |

Ziel (d.w.z. met de

Openbaring) naar wie Hij

wil van Zijn dienaren, om

(de mensen) te

waarschuwen dat er geen

god is dan Ik (Allah).

Vrees mij daarom.”

“Zeg (O Mohammed): Riih al- Makki
“Riih al-Qudus (Gabriél)  Qudus
heeft het (d.w.z. de

Koran) van jouw Heer

met de Waarheid

neergezonden, om

degenen die geloven te

verstevigen (in hun

geloof), en als Leiding en
verheugde Tijding voor

de moslims.””

“En zij vragen jou (o Al-Riih; Makki
Mohammed) over de ziel. = al-Riah (waaro
Zeg: “De ziel behoort tot m heet
de Zaak van mijn Heer. de stirah
En jullie is slechts een Bani
geringe mate van kennis Israil?)
(hierover) gegeven.”

“Zij plaatste een Rithana Makki

afscherming tussen haar
en hen (d.w.z. tussen haar
en haar familie). Daarna
stuurde Wij Onze Riih
(d.w.z. Gabriél) naar haar,
die zich vervolgens aan
haar toonde in de
gedaante van een
vervolmaakt mens.”

“En zij (Maryam) die over = Rihina Makki
haar geslachtsdeel (d.w.z.
over haar kuisheid)
waakte, waarna Wij van
Onze Ziel in haar bliezen.
En Wij maakte haar en
haar zoon tot een teken
voor de werelden.” (Het

63



11

12

13

14

IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

26:19

32:7-9

38:72

40:15

gaat hier om een ziel die
door Allah is geschapen)
“Waarmee de
betrouwbare Riuh
(Gabriél) neerdaalde.”
“Degene Die alles wat Hij
schiep op de beste manier
heeft gedaan. En Hij
begon de schepping van
de mens uit klei.
Vervolgens maakte Hij
zijn nageslacht (d.w.z. het
nageslacht van Adam) uit
een zwak waterextract.
Vervolgens gaf Hij hem
vorm en blies in hem van
Zijn Ziel. En Hij heeft
jullie het gehoor, het zicht
en de harten gemaakt.
Jullie tonen weinig
dankbaarheid.”
“Wanneer Ik hem dan
vorm geef, en in hem
blaas van Mijn Ziel, werp
jullie dan knielend voor
hem neer.” (Het gaat hier
om een ziel die door
Allah is geschapen)

“(Hij is de) Hoogste in
rang, (en) de Bezitter van
de Troon. Hij zendt op
Zijn Bevel de Ziel (d.w.z.
de Openbaring) neer naar
wie Hij wil van Zijn
dienaren, opdat hij (d.w.z.
de Boodschapper) kan
waarschuwen voor de
Dag van de
Samenkomst.”

Al-Rih al-
Amin

Rahihi

Rihi

Al-Riih

Makki

Makki

Makki

Makki

64



15

16

42:52

58:22

APPENDIX |

“En zo openbaarde Wij Rizhan Makki
aan jou een Ziel (d.w.z.
de Openbaring) op Ons
Bevel. Jij wist niet wat het
boek inhield, noch (wat)
het geloof (inhield), maar
Wij hebben het (d.w.z.
deze Koran) tot een Licht
gemaakt waarmee Wij
van Onze dienaren leiden
wie Wij willen. En
voorwaar, jij (o
Mohammed) leidt zeker
naar een recht Pad.”

“Jij (0o Mohammed) zult Rith Madani
geen volk aantreffen dat
in Allah en de Laatste
Dag gelooft, en
(tegelijkertijd ook) houdt
van degenen die Allah en
Zijn Boodschapper
tegenwerken, ook al
zouden het hun vaders, of
hun zonen, of hun broers
of hun verwanten zijn. Zij
zijn degenen van wie Hij
in de harten het geloof
heeft geplaatst, en
(degenen die) Hij heeft
ondersteund met Zijn
Ziel (d.w.z. de Leiding)
van Hem. En Hij zal hen
Tuinen doen binnentreden
waaronder rivieren
stromen. VVoor eeuwig
(vertoeven zij) daarin.
Allah is tevreden met hen,
en zij zijn tevreden met
Hem. Zij zijn de Groep
van Allah. Weet dat de
Groep van Allah
daadwerkelijk degenen
zijn die succesvol zijn.”

65



17

18

19

20

IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

66:12

70:4

78:38

97:4

“En Maryam, de dochter Riuthina
van ‘Imran, die over haar
geslachtsdeel (d.w.z. haar

kuisheid) waakte.

Vervolgens bliezen Wij

daarin van Onze Ziel en

zij geloofde in de

Woorden van haar Heer

en Zijn Boeken. En zij

behoorde tot degenen die
gehoorzaamden.”

“De Engelen en de Riith Al-Riih
(d.w.z. Gabriél) stijgen op

naar Hem op een Dag die
vijftigduizend jaar telt.”

“Op de Dag waarop de Al-Rith
Riih (d.w.z. Gabriél) en

de Engelen in rijen zullen

staan. Niemand zal

spreken, behalve degene

aan wie de Meest

Barmhartige

Toestemming heeft

gegeven en (wie) datgene

zegt wat juist is.”

“Daarin dalen de Engelen = Al-Rith
en de Riih (d.w.z.

Gabriél) met de

Toestemming van hun

Heer neer, met elke zaak.”

Madani

Makki

Makki

Makki

66



Appendix I1: Systematisering van het woord Nafs en
haar verschillende vormen.

Nr

1.

Vers

2:9

2:44

2:48

2:54

Interpretatie van de
betekenis

“Zij bedriegen (naar hun
mening) Allah en degenen
die geloven, terwijl zij
slechts zichzelf
bedriegen, en zij beseffen
het niet.”

“Bevelen jullie de mensen
het goede en vergeten
jullie jezelf, terwijl jullie
het boek voordragen?
Denken jullie dan niet
na?”

“En vrees een Dag (d.w.z.
de Dag des Oordeels)
waarop geen (enkele) ziel
een andere ziel kan baten,
en er geen voorspraak van
haar geaccepteerd wordt,
noch een compensatie van
haar aangenomen wordt.
En zij zullen niet
geholpen worden.”

“En (gedenk) toen Misa
tegen zijn volk zei: “O
mijn volk, waarlijk, jullie
hebben jezelf onrecht
aangedaan door het kalf
(ter aanbidding) aan te
nemen. Toon daarom
berouw aan jullie
Schepper en dood
julliezelf (d.w.z. dood
elkaar), dit zal voor jullie
beter zijn bij jullie
Schepper.” Waarop Hij
jullie berouw aanvaardde.
Waarlijk, Hij is de Meest
Berouwaanvaardende, de
Meest Genadevolle.”

Term(en)

Anfusahum

Anfusakum

Nafs; Nafs

Anfusakum;
Anfusakum

Makki/
Madani
Madani

Madani

Madani

Madani



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

2:57

2:72

2:84

2:85

2:87

“En Wij beschaduwden Anfusahum
jullie met wolken en

zonden al-Manna en al-

Salwa op jullie neer. Eet

van het goede waarmee

Wij jullie hebben

voorzien (maar zij

kwamen in opstand). En

zij deden Ons geen

onrecht aan, maar zij

deden zichzelf onrecht

aan.”

“En (gedenk) toen jullie Nafs
een ziel doodden en daar
onderling over

redetwistten (over wie de

dader was). En Allah

onthulde wat jullie

verborgen hielden.”

“En (gedenk) toen Wij Anfusakum
jullie verbond

aanvaardden (zeggende):
“Vergiet elkaars bloed

niet en verdrijf elkaar

[jullie zelf] niet uit jullie
woningen.” Vervolgens
bekrachtigden jullie (dit)

en getuigden jullie

(hiervan).

“Daarna zijn jullie Anfusakum
degenen die elkaar [jullie

zelf] doden en een groep

van jullie uit jullie huizen
verdrijven en anderen in
zondigheid en

vijandschap tegen elkaar
hielpen.”

“En voorzeker, wij gaven  Anfusukum
Miisa het Boek en deden

na hem Boodschappers

volgen. En Wij gaven

‘Isa, de zoon van

Maryam, duidelijke

bewijzen en ondersteunde

Madani

Madani

Madani

Madani

Madani

68



10.

11.

12.

13.

2:90

2:102

2:109

2:110

APPENDIX II

hem met Rah al-Qudus
(Gabriél). Is het dan zo
dat telkens wanneer er een
Boodschapper tot jullie
kwam, met dat wat niet in
overeenstemming was

met jullie begeerten, jullie
je (dan) hoogmoedig
opstelden? Jullie
verloochenden een groep
en jullie doodden een

groep.”

“Slecht is datgene Anfusahum
waarvoor zij zichzelf

hebben verkocht.”

“En slecht was dat Anfusahum

waarvoor zij zichzelf

verkochten, als zij (het)

maar wisten.”

“Velen onder de lieden Hasadan
van het Boek wensen uit min ‘indi
afgunst [afgunst wat in anfusihim
hen zelf zit] dat zij jullie

tot ongelovigen zouden

kunnen maken, nadat

jullie geloofd hebben.

Zelfs nadat de Waarheid

voor hen duidelijk is

geworden. Maar vergeef

hen en sla geen acht op

hen, totdat Allah met Zijn

Bevel komt. VVoorwaar,

Allah is tot alles in staat.”

“En onderhoud het gebed  li-

en draag de Zakat af. En Anfusikum
al het goede wat jullie

voor jezelf vooruit

hebben gezonden, zullen

jullie bij Allah

aantreffen.”

Madani

Madani

Madani

Madani

69



14.

15.

IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

2:123

2:130

“En vrees een Dag (d.w.z. ~ Nafs; Nafs

de Dag des Oordeels)
waarop geen enkele ziel
een andere ziel kan baten,
en er geen compensatie
van haar geaccepteerd
wordt, en er geen
voorspraak voor haar van
nut zal zijn. En zij zullen
niet geholpen worden.”

“En wie anders dan Nafsahu
degene die zichzelf

vernedert wendt zich af

van de religie van

Ibrahim?”

Madani

Madani

70



16.

17.

18.

2:155

2:187

2:207

APPENDIX II

“En Wij zullen jullie Al-Anfus
zeker beproeven met iets

van angst, honger en

vermindering van

bezittingen, levens en

vruchten, en verkondig

verheugde tijdingen aan

de geduldigen.”

“Allah wist dat jullie Anfusakum
jezelf bedrogen.”

“En onder de mensen zijn = Nafsahu
er (sommigen) die

zichzelf verkopen,

strevend naar het

Welbehagen van Allah.”

Madani

Madani

Madani

71



19.

20.

21.

22.

23.

24,

IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

2:223

2:228

2:231

2:233

2:234

2:235

“Jullie vrouwen zijn (als)
een akker voor jullie, dus
benader jullie akker hoe
jullie wensen en stuur
(goede daden) vooruit
voor julliezelf.”

“En de gescheiden
vrouwen moeten wachten
op [in hunzelf] drie
menstruatieperiodes.”

“En neem ze niet
kwaadwillend terug om
hen te benadelen, en
voorzeker, wie dat wel
doet heeft zichzelf
onrecht aangedaan.”
“Geen enkele ziel zal
boven haar vermogen
worden belast.”

“En degenen onder jullie
die sterven en echtgenotes
achterlaten, zij (d.w.z. de
echtgenotes) moeten vier
maanden en tien (dagen)
wachten [in hunzelf].
Wanneer zij hun
(vastgestelde) tijdstip
hebben bereikt, treft jullie
geen blaam voor dat wat
zij op een goede wijze
met zichzelf doen.”

“Er treft jullie geen blaam
wanneer jullie de
vrouwen een hint omtrent
een verloving geven, of
wanneer jullie het in
jezelf verborgen houden.”

li-
Anfusikum

Bi-
Anfusihinna

Nafsahu

Nafs

Bi-
Anfusihinna

Anfusihinna

Anfusikum

Madani

Madani

Madani

Madani

Madani

Madani

72



25.

26.

27.

28.

29.

30.

31.

2:240

2:265

2:272

2:281

2:284

2:286

3:25

“Maar als zij vertrekken,
dan treft jullie geen blaam
voor dat wat zij op een
goede wijze met zichzelf
doen.”

“En de gelijkenis van
degenen die van hun
bezittingen uitgeven,
streven naar het
Welbehagen van Allah en
om zichzelf standvastig te
maken”

“En wat jullie ook aan
goeds uitgeven, het is
voor julliezelf.”

“En vrees de Dag waarop
jullie tot Allah zullen
terugkeren. Vervolgens
zal iedere ziel ten volle
beloond worden voor dat
wat zij heeft verworven,
en er zal hun geen onrecht
worden aangedaan.”

“En of jullie nou
onthullen wat zich in
julliezelf bevindt of dit
verbergen, Allah zal jullie
ervoor ter verantwoording
roepen.”

“Allah belast geen ziel
boven haar vermogen.”

“Hoe zal het zijn wanneer
Wij hen verzamelen op de
Dag waarover geen
twijfel bestaat, en iedere
ziel zal volledig beloond
worden voor dat wat zij
heeft verworven? En er

APPENDIX II

Anfusihinna

Anfusihim

Anfusikum

Nafs

Anfusikum

Nafs

Nafs

Madani

Madani

Madani

Madani

Madani

Madani

Madani

73



32.

33.

34.

35.

IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

3:28

3:30

3:61

3:69

zal hun geen onrecht
worden aangedaan.”

“En Allah waarschuwt
jullie voor Zichzelf”

“Op de Dag waarop
iedere ziel zal aantreffen
wat zij aan goeds heeft
gedaan. En wat zij aan
slechts heeft gedaan,
daarvan wenst zij dat er
tussen haar en deze
(d.w.z. de slechte daden)
een grote afstand zal zijn.
En Allah waarschuwt
jullie voor Zichzelf en
Allah is Meest
Zachtaardig voor de
dienaren.”

“En wie met jou (o
Mohammed) redetwist
over hem (‘Tsa) nadat de
Kennis tot jou is
gekomen, zeg dan: “Kom,
laten wij onze kinderen en
jullie kinderen, onze
vrouwen en jullie
vrouwen en onszelf en
julliezelf (bij elkaar)
roepen en elkaar
verwensen en de Vloek
van Allah afroepen over
de leugenaars.”

“Een groep van de lieden
van het Boek wenst jullie
te laten afdwalen, maar zij
zullen enkel zichzelf laten

Nafsahu

Nafs;
Nafsahu

Wa
anfusand
wa
anfusakum

Anfusahum

Madani

Madani

Madani

Madani

74



36.

37.

38.

39.

40.

3:93

3:117

3:135

3:145

3:154

afdwalen. En zij beseffen
(het) niet.”

“Al het voedsel was
toegestaan voor de
kinderen van Israél,
behalve datgene wat
Israél, voordat de Thora
werd neergezonden, voor
zichzelf verbood.”

“De gelijkenis van wat zij
in dit wereldse leven
uitgeven, is als de
gelijkenis van een wind
waarin een hevige kou is
en die vervolgens de
oogst van een volk treft
dat zichzelf onrecht heeft
aangedaan, en deze
(oogst) vernietigt. En het
is niet Allah Die hun
onrecht heeft aangedaan,
maar zij deden zichzelf
onrecht aan.

“En degenen die, wanneer
zij een verdorvenheid
begaan, of zichzelf
onrecht aandoen, Allah
gedenken en Hem om
vergeving vragen voor
hun zonden.”

“En er is geen ziel die
sterft, behalve met de
Toestemming van Allah
op een vastgesteld
tijdstip.”

“Vervolgens zond Hij na
de kwelling veiligheid
voor jullie neer: (in de
vorm van) sluimer die een
groep van jullie

APPENDIX II

‘ala nafsihi

Anfusahum;

anfusahum

Anfusahum

Nafs

Anfusahum;
anfusahum

Madani

Madani

Madani

Madani

Madani

75



41.

42.

43.

44,

IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

3:161

3:164

3:165

3:168

overmande, terwijl een
andere groep zeker alleen
aan zichzelf dacht en
valse vermoedens over
Allah had: vermoedens
van onwetendheid. Zij
zeiden: “Hebben wij
enige inbreng in de
zaak?” Zeg (o
Mohammed): “Voorwaar,
de zaak behoort volledig
aan Allah toe.” Zij
verbergen in zichzelf wat
zij niet aan jou
openbaren.”

“Vervolgens zal iedere
ziel volledig beloond
worden voor dat wat zij
heeft verworven, en er zal
hun geen onrecht worden
aangedaan.”

“Voorzeker, Allah heeft
de gelovigen een grote
gunst bewezen, toen Hij
een Boodschapper uit
hun midden naar hen
zond”

“En toen een ramp jullie
trof, terwijl jullie (de
vijand) zeker twee keer
(zo hard) troffen, zeiden
jullie: “Waar komt dit
vandaan?” Zeg: “Het
komt van julliezelf.”
Waarlijk, Allah is tot alles
in staat.”

“(Zij waren) degenen die,
terwijl zij zelf (thuis)
zaten, over hun (gedode)
broeders zeiden: “Hadden
zij maar naar ons
geluisterd, dan waren zij
niet gedood.” Zeg: “Houd
de dood dan van julliezelf

Nafs

Min

anfusihim

Anfusikum

Anfusikum

Madani

Madani

Madani

Madani

76



45.

46.

47.

48.

3:178

3:185

3:186

4:1

af, als jullie waarachtig
zijn.”

“En laat degenen die niet
geloven niet denken dat
het uitstel dat Wij hun
geven (d.w.z. het
uitstellen van de
Bestraffing) goed voor
hen is. Wij stellen de
Bestraffing slechts uit
zodat zij in zondigheid
toenemen. En voor hen is
er een vernederende
Bestraffing.”

“Tedere ziel zal de dood
proeven. En alleen op de
Dag der Opstanding
zullen jullie je volledige
beloning ontvangen. En
wie van het Vuur wordt
afgehouden en tot het
Paradijs wordt toegelaten,
heeft zeker gewonnen. En
het wereldse leven is
slechts een misleidende
genieting.”

“Jullie zullen zeker
beproefd worden met
jullie bezittingen en met
julliezelf.”

“O mensen, vrees jullie
Heer Die jullie heeft
geschapen uit één ziel
(d.w.z. uit Adam), en
daaruit heeft Hij zijn
echtgenote (Eva)
geschapen. En uit hen
beiden heeft Hij vele

APPENDIX II

Li
anfusihim

Nafs

Anfusikum

Nafs

Madani

Madani

Madani

Madani

77



49.

50.

51.

52.

53.

IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

4:4

4:29

4:49

4:63

4:64

mannen en vrouwen
geschapen.”

“En geef aan de vrouwen
(die jullie huwen) hun
bruidsschat als verplichte
gift. Maar als zij [uit
zichzelf] vrijwillig een
deel daarvan aan jullie
schenken, nuttig het dan
zorgeloos en met
genoegen.”

“En dood julliezelf niet.
Voorwaar, Allah is Meest
Genadevol voor jullie.”

“Heb jij degenen niet
gezien die zichzelf
reinigen? Welnee! Het is
Allah Die reinigt wie Hij
wil.”

“Zij (d.w.z. de
hypocrieten) zijn degenen
van wie Allah weet wat
zich in hun harten
bevindt. Dus wend je van
hen af, vermaan hen en
spreek berispende
woorden tot hen.”

“En Wij hebben geen
Boodschapper gestuurd,
of hij moest gehoorzaamd
worden met de
Toestemming van Allah.
En als zij (0 Mohammed)
naar jou toe waren
gekomen toen zij zichzelf
onrecht hadden
aangedaan, en Allah om
vergeving hadden

‘an shay’in
minhu
nafsan

Anfusakum

Anfusahum

F1
anfusihim

Anfusahum

Madani

Madani

Madani

Madani

Madani

78



54.

55.

56.

57.

4:65

4:66

4:79

4:84

APPENDIX II

gevraagd, en de
Boodschapper voor hen
om vergeving had
gevraagd, dan zouden zij
Allah zeker Meest
Berouwaanvaardend,
Meest Genadevol hebben
aangetroffen.”

“Maar nee, bij jou Heer! Anfusihim
Zij zullen niet geloven
totdat zij jou (o
Mohammed) tussen hen
laten oordelen over hun
geschillen, en vervolgens
geen enkele vorm van
weerstand in zichzelf
ondervinden tegen
datgene wat jij oordeelt en
zij zich (daaraan) volledig
overgeven.”

“En als Wij hun hadden Anfusakum
voorgeschreven: “Dood
julliezelf of verlaat jullie
huizen”, dan zouden
slechts weinigen van hen
dat hebben gedaan.”
“Wat jou aan goeds Nafsik
overkomt, is afkomstig
van Allah en wat jou aan
slechts overkomt, is
afkomstig van jezelf. En
Wij hebben jou gestuurd
als Boodschapper voor de
mensen. En Allah volstaat
als Getuige.”

“Strijd dan (o Nafsak
Mohammed) op de Weg
van Allah. Jij wordt
slechts voor jezelf
verantwoordelijk
gehouden.”

Madani

Madani

Madani

Madani

79



58.

59.

IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

4:95

4:97

“De achterblijvers onder Anfusihim;
de gelovigen, behalve anfusihim
degenen die verhinderd
zijn, zij niet gelijk aan
degenen die met hun
bezittingen en levens op
de Weg van Allah
strijden. Allah heeft
degenen die met hun
bezittingen en levens op
de Weg van Allah strijden
een rang hoger geplaatst
dan de achterblijvers.
Allah heeft eenieder (van
hen) het Goede (d.w.z. het
Paradijs) beloofd, maar
Allah heeft de strijders
een rang hoger geplaatst
dan de achterblijvers door
(hun) een grandioze
Beloning (te schenken).”
“Waarlijk, degenen van Anfusihim
wie de zielen door de
Engelen worden
weggenomen, en die
zichzelf onrecht hebben
aangedaan, zij (d.w.z. de
Engelen) zullen (tegen
hen) zeggen: “In welke
toestand verkeerden
jullie?” Zij zullen
antwoorden: “Wij werden
vanwege onze zwakte op
de aarde onderdrukt.” Zij
(de Engelen) zullen
zeggen: “Was de aarde
van Allah dan niet ruim
genoeg voor jullie om
daarop te emigreren?”
Hun verblijfplaats zal de
Hel zijn. En dat is een
slechte Eindbestemming.”

Madani

Madani

80



60.

61.

62.

63.

64.

4:107

4:110

4:111

4:113

4:128

“En neem het niet op voor
degenen die zichzelf
bedriegen (door zonden te

plegen).”

“En wie iets slechts
verricht of zichzelf
onrecht aandoet, en
daarna bij Allah om
vergeving vraagt, hij zal
Allah Meest
Vergevingsgezind, Meest
Genadevol aantreffen.”
“En wie een fout of een
zonde verwerft, verwerft
deze slechts ten nadele
van zichzelf.”

“En was het niet vanwege
de Gunst van Allah en
Zijn Genade die jou (o
Mohammed) toekwam,
dan zou een groep van
hen jou zeker proberen te
laten afdwalen. Maar zij
laten niemand afdwalen,
behalve zichzelf.”

“En als een vrouw van
haar echtgenoot weerzin
of afkeer (jegens haar)
vreest, dan treft hen
beiden geen blaam als zij
onderling tot een
verzoening komen. En de
verzoening is beter. En de
mensen zijn van nature
tot gierigheid geneigd. En
indien jullie het goede
verrichten en (Allah)
vrezen, waarlijk, Allah is
dan op de hoogte van dat
wat jullie (in het
verborgene) doen.”

APPENDIX II

Anfusahum

Nafsah

Nafsih

Anfusahum

Al-Anfus

Madani

Madani

Madani

Madani

Madani

81



65.

66.

67.

68.

69.

70.

IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

5:25

5:30

5:32

5:45

5:52

4:135

“QO jullie die geloven, Anfusikum

handel rechtvaardig, als

getuigen voor Allah. Zelfs
tegenover julliezelf, de

ouders en de naasten.”

“Hij (Miisa) zei: “Mijn Nafst
Heer, waarlijk, ik heb

slechts macht over

mijzelf en mijn broer, dus

oordeel tussen ons en het
verdorven volk.”

“Toen moedigde zijn ziel =~ Nafsuh
hem aan om zijn broer te

doden, en hij doodde hem

en werd zo één van de

verliezers.”

“Daarom hebben Wij de Nafsan bi
kinderen van Israél ghayri
voorgeschreven dat nafsin

wanneer iemand een ziel
doodt (en dit) niet als
vergelding voor moord
[op een andere ziel] (is
bedoeld), of (het bedoeld
is) om verderf op aarde te
zaaien, het dan is alsof hij
alle mensen heeft gedood.
En wie haar laat leven, het
is dan alsof hij alle
mensen heeft laten leven.”

“En Wij hebben daarin Al-Nafsa bi-

voor hen voorgeschreven: = ‘I-nafsi
een leven voor een
leven”

“En dan zullen zij spijt Anfusihim
krijgen van dat wat zij in

zichzelf geheim hebben

gehouden.”

Madani

Madani

Madani

Madani

Madani

Madani

82



71.

72.

73.

74.

5:70

5:80

5:105

5:116

“Voorzeker, Wij
aanvaardden het verbond
van de kinderen van Israél
en stuurden
Boodschappers naar hen.
Telkens wanneer er een
Boodschapper tot hen
kwam, met iets dat niet in
overeenstemming was
met hun begeerten, dan
verloochenden zij een
groep en doodden zij een
groep.”

“Slecht is datgene wat zij
voor zichzelf vooruit
hebben gezonden.”

“O jullie die geloven,
waak over julliezelf.”

“En (gedenk) wanneer
Allah zal zeggen: “O ‘Tsa,
zoon van Maryam, heb jij
tegen de mensen gezegd:
“Neem mij en mijn
moeder als twee goden
(ter aanbidding) naast
Allah?” Hij (‘Isa) zal
zeggen: “Verheven bent
U. Het schikt mij niet om
datgene te zeggen waar ik
geen recht op heb. Als ik
dat had gezegd, dan had U
dat zeker geweten. U weet
wat in mij (verborgen) is
en ik weet niet wat in U
(verborgen) is. Waarlijk,
Alleen U bent op de
hoogte van het
onwaarneembare.”

APPENDIX II

Anfusuhum

Anfusuhum

Anfusakum

Nafst;
Nafsik

Madani

Madani

Madani

Madani

83



75.

76.

7.

78.

79.

80.

IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

6:12

6:20

6:24

6:26

6:54

6:70

“Zeg (o Mohammed): Nafsih;
“Aan wie behoort datgene =~ Anfusahum
wat zich in de hemelen en

op de aarde bevindt toe?”

Zeg: “Aan Allah. Hij

heeft Zichzelf Genade

voorgeschreven. Hij zal

jullie zeker verzamelen op

de Dag der Opstanding,

(de Dag) waarover geen

twijfel bestaat.” Degenen

die zichzelf hebben

verloren, zullen niet

geloven.”

“Degenen die zichzelf Anfusahum
hebben verloren, zullen

niet geloven.”

“Zie hoe zij zichzelf Anfusihim
verloochenen.”

“En zij verbieden anderen =~ Anfusahum
om bij hem (d.w.z. de

Profeet Mohammed) te

komen en (zij) blijven zelf

(ook) weg van hem. En zij

vernietigen slechts

zichzelf, terwijl zij (dit)

niet beseffen.”

“Jullie Heer heeft Nafsih
Zichzelf Genade

voorgeschreven.”

“Maar vermaan hen Nafs

ermee (d.w.z. met de
Koran), opdat een ziel die
tot de vernietiging is
veroordeeld door datgene
wat zij heeft verworven,

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

84



81.

82.

83.

84.

85.

6:93

6:98

6:104

6:123

6:130

APPENDIX II

voor zichzelf geen
beschermer of
bemiddelaar naast Allah
zal vinden.”

“En kon jij de Anfusakum
onrechtplegers maar zien
wanneer zij de kwellingen

van de dood ondergaan,

terwijl de Engelen hun

handen uitstrekken (en

zeggen): “Breng jullie

zielen tevoorschijn.”

“En Hij is Degene Die Nafs
jullie uit één ziel (d.w.z.

uit Adam) heeft

geschapen.”

“Voorzeker, er zijn Fa li nafsih
Bewijzen van jullie Heer

tot jullie gekomen. Dus

degene die (deze) ziet,

(dit) is voor zichzelf

(d.w.z. in zijn voordeel).”

“En zo plaatsten Wij in Anfusihim
elke stad haar grootste

misdadigers, zodat zij

daarin listen kunnen

beramen. Maar zij

beramen slechts listen

tegen zichzelf, terwijl zij

(dit) niet beseffen.”

“O verzameling van Jinns = Anfusina;
en mensen, zijn er geen Anfusihim
Boodschappers onder

jullie tot jullie gekomen,

die Mijn Verzen aan jullie

voordroegen en jullie

waarschuwden voor de

Ontmoeting op deze Dag

van jullie?” Zij zullen

zeggen: “Wij getuigen

tegen onszelf.” En zij zijn

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

85



86.

87.

88.

89.

90.

91.

IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

6:151

6:152

6:158

6:164

79

7:23

door het wereldse leven
misleid. En zij getuigen
tegen zichzelf dat zij
ongelovigen waren.”

“En dood niet de ziel, die
Allah verboden heeft (om
te doden), behalve
rechtmatig (d.w.z. in
overeenstemming met het
islamitische
rechtssysteem).”

“Wij belasten geen ziel
boven haar vermogen.”

“Op de Dag waarop er
een aantal Tekenen van
jouw Heer komt, zal het
geloof van een ziel haar
niet baten als zij voorheen
niet geloofde of ten tijde
van haar geloof geen
goede daden heeft
verworven.”

“Geen enkele ziel
verwerft iets, behalve
voor zichzelf.”

“En degenen van wie de
weegschaal licht is, zij
zijn degenen die zichzelf
hebben verloren doordat
zij Onze Verzen
verwierpen.”

“Zij zeiden (beiden):
“Onze Heer, wij hebben
onszelf onrecht
aangedaan.”

Nafs

Nafs

Nafs

Nafs

Anfusahum

Anfusana

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

86



92.

93.

94.

95.

96.

97.

7.37

7.42

7:53

7:160

7:172

7:177

APPENDIX II

“En zij zullen tegen Anfusihim
zichzelf getuigen dat zij
ongelovigen waren.”

“Wij belasten niemand Nafs
boven zijn vermogen.”

“Zij hebben zichzelf Anfusahum
zeker verloren en datgene

wat zij verzonnen heeft

hen verlaten.”

“En zij deden Ons geen Anfusahum
onrecht aan, maar zij

deden zichzelf onrecht

aan.”

“En (gedenk) toen jullie Anfusihim
Heer uit de lendenen van

de kinderen van Adam

hun nageslacht

voortbracht, en hen liet

getuigen over zichzelf:

“Ben Ik niet jullie Heer?”

Zij zeiden (daarop):

“Jazeker! Wij getuigen

daarvan.” Zodat jullie op

de Dag der Opstanding

niet zullen zeggen:

“Voorwaar, wij gingen

daar onachtzaam mee

om.”

“Slecht is de gelijkenis Anfusahum
van een volk dat Onze

Tekenen verloochent, en

daardoor zichzelf onrecht

aandoet.”

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

87



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

98.

99.

100.

101.

102.

103.

104.

7:188

7:189

7:191-

7:197

7:205

8:53

8:72

“Zeg: “Ik ben niet in staat
om mijzelf te schaden of
te baten, behalve als Allah
het wil.”

“Hij is Degene Die jullie
heeft geschapen uit één
ziel, en daaruit heeft Hij
zijn echtgenote
geschapen, opdat hij rust
bij haar zou vinden.”
“Kennen zij (aan Allah)
deelgenoten toe die niets
hebben geschapen, maar
zelf zijn geschapen? En
die niet in staat zijn om
hen te helpen, noch om
zichzelf te helpen?”

“En degenen die jullie
naast Hem aanroepen zijn
niet in staat om jullie te
helpen, noch zijn zij in
staat om zichzelf te
helpen.”

“En gedenk jouw Heer in
jezelf, met nederigheid en
vrees en zonder
luidruchtige woorden (te
gebruiken), in de ochtend
en in de namiddag. En
behoor niet tot de
onachtzamen.”

“Dat is omdat Allah nooit
een gunst zal veranderen
waarmee Hij een volk
heeft begunstigd, totdat
zij het (d.w.z. de gunst)
zelf veranderen.”
“Voorwaar, degenen die
geloofden, emigreerden
en die met hun bezittingen
en levens op de Weg van
Allah streden en degenen
die hun een schuilplaats

Nafst

Nafs

Anfusahum

Anfusahum

Nafsik

Anfusihim

Anfusihim

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

Madani

Madani

88



105.

106.

107.

108.

109.

110.

9:17

9:20

9:35

9:36

9:41

9:42

gaven en hulp boden, zij
zijn degenen die elkaars
helpers zijn.”

“Het is de
veelgodenaanbidders niet
gegeven om de moskeeén
van Allah te onderhouden,
terwijl zij over zichzelf
getuigen (zijn) van (hun)
ongeloof.”

“Degenen die geloofden,
emigreerden, en op de
Weg van Allah streden
met hun bezittingen en
hun levens, zijn veel
hoger in rang bij Allah.”
“Dit is wat jullie voor
jezelf hebben opgepot.
Proef dan wat jullie
hebben opgepot.”

“Dat is de rechte
godsdienst, dus doe
julliezelf daarin geen
onrecht aan.”

“Trek ten strijde,
(ongeacht of jullie dit nu
al) licht of zwaar
(ervaren). En strijd met
jullie bezittingen en jullie
levens op de Weg van
Allah. Dat is beter voor
jullie, als jullie (het maar)
wisten.”

“Zij vernietigen zichzelf
en waarlijk, Allah weet
dat zij zeker leugenaars
zijn.”

APPENDIX II

Anfusihim

Anfusihim

Anfusikum

Anfusakum

Anfusikum

Anfusahum

Madani

Madani

Madani

Madani

Madani

Madani

89



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

111.

112.

113.

114.

115.

116.

9:44

9:55

9:70

9:81

9:85

9:88

“Degenen die in Allah en
de Laatste Dag geloven
zullen jou niet om
toestemming vragen om
(vrijgesteld te worden
van) het strijden met hun
bezittingen en hun
levens.”

“Laat daarom noch hun
bezittingen, noch hun
kinderen jou tevreden
stemmen. Allah wil hen
hiermee slechts in het
wereldse leven bestraffen,
en (Hij wil) dat hun zielen
hen verlaten terwijl zij
ongelovigen zijn.”

“Dus het was niet Allah
die hun onrecht aandeed,
maar zij deden zichzelf
onrecht aan.”

“En zij hadden er een
afkeer van om met hun
bezittingen en levens op
de Weg van Allah te
strijden.”

“Laat hun bezittingen en
hun kinderen jou niet
tevreden stemmen. Allah
wil hen hiermee slechts in
deze wereld bestraffen, en
(Hij wil) dat hun zielen
hen verlaten terwijl zij
ongelovigen zijn.”

“Maar de Boodschapper
en degenen die met hem
geloofden, streden met
hun bezittingen en hun
levens (op de Weg van
Allah).”

Anfusihim

Anfusuhum

Anfusahum

Anfusihim

Anfusuhum

Anfusihim

Madani

Madani

Madani

Madani

Madani

Madani

90



117.

118.

110.

120.

121.

9:111

9:118

9:120

9:128

10:15

APPENDIX II

“Voorwaar, Allah heeft Anfusahum
van de gelovigen hun

zielen en hun bezittingen

gekocht, opdat er voor

hen (daarvoor in de

plaats) het Paradijs zal

zijn.”

“En (00k) de drie die Anfusuhum
achterbleven (heeft Hij

vergeven) totdat de aarde,

ondanks haar

uitgestrektheid, te nauw

voor hen werd en hun

zielen ook te nauw voor

hen werden (d.w.z. dat zij

overmand werden door

verdriet).”

“Het is de inwoners van Anfusihim;
Medina en de bedoeienen  Nafsih

uit hun omgeving niet

gegeven dat zij

achterblijven bij (het

vertrek van) de

Boodschapper van Allah

(om te gaan strijden), en

(dat zij) zichzelf

verkiezen boven hem.”

“Voorzeker, er is een Min
Boodschapper uit jullie anfusikum
midden tot jullie

gekomen.”

“En toen Onze duidelijk Nafst
Verzen aan hen werden
voorgedragen, zeiden
degenen die niet op de
Ontmoeting met Ons
hoopten: “Breng ons een
andere Koran dan deze, of
vervang hem.” Zeg (o
Mohammed): “Het is niet
aan mij om hem zelf te
vervangen. Ik volg slechts
dat wat aan mij

Madani

Madani

Madani

Madani

Makki

91



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

122.

123.

124.

125.

126.

127.

10:23

10:30

10:44

10:49

10:54

10:10

geopenbaard wordt.
Waarlijk, ik vrees de
Bestraffing van de
geweldige Dag (d.w.z.
van de Dag des Oordeels)
als ik mijn Heer
ongehoorzaam ben.”

“O mensen, jullie
schending is slechts ten
nadele van julliezelf.”

“Op dat moment zal
iedere ziel worden
beproefd met dat wat zij
voorheen heeft
verworven.”

“Waarlijk, Allah doet de
mensen geen enkel
onrecht aan, maar de
mensen doen zichzelf
onrecht aan.”

“Zeg (o Mohammed): “Ik
ben niet in staat om
mijzelf te schaden of te
baten, behalve als Allah
het wil.”

“En indien elke ziel die
onrecht pleegde datgene
wat zich op aarde bevindt
zou bezitten, dan zou zij
zichzelf daarmee zeker
willen vrijkopen.”

“En er is geen ziel die
gelooft, behalve met de
Toestemming van Allah.”

Anfusikum

Nafs

Anfusahum

Nafst

Nafs

Nafs

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

92



128.

129.

130.

131.

132.

133.

10:10

11:21

11:31

11:10

11:10

12:18

“Zeg: “O mensen,
voorzeker, de Waarheid
van jullie Heer is tot jullie
gekomen. Dus wie geleid
wordt, wordt slechts
geleid ten bate van
zichzelf. En degene die
afdwaalt, dwaalt slechts
ten nadele van zichzelf af.
En ik ben niet jullie
zaakwaarnemer.”

“Zij zijn degenen die
zichzelf hebben
verloren.”

“Allah is beter op de
hoogte van wat er in
henzelf is.”

“En Wij deden hun geen
onrecht aan, maar zij
deden zichzelf onrecht
aan.”

“Op de Dag waarop deze
(d.w.z. de Dag der
Opstanding) aanbreekt,
zal geen ziel spreken,
behalve met Zijn
Toestemming.”

“En zij kwamen met nep
bloed op zijn hemd. Hij
zei: “Welnee! Jullie
hebben voor jezelf een
zaak schoonschijnend
gemaakt. Dus (rest mij
niet anders dan) het mooie
geduld.”

APPENDIX II

Nafsih

Anfusahum

Anfusihim

Anfusahum

Nafs

Anfusukum

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

93



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

134.

135.

136.

137.

138.

12:23

12:26

12:30

12:32

12:51

“En zij, in wier huis hij Nafsih
verbleef, probeerde hem

te verleiden om zich (aan

de slechte daad met haar)

over te geven.”

“Hij (Yustf) zei: “Zij Nafst
probeerde mij te verleiden

om mij (aan de slechte

daad met haar) over te

geven.”

“En de vrouwen in de stad =~ Nafsih
zeiden: “De vrouw van al-

‘Aziz probeert haar jonge

man (d.w.z. haar slaaf) te

verleiden om zich (aan de

slechte daad met haar)

over te geven.”

“Zij zei: “Dit is degene Nafsih
(d.w.z. de jonge man)

waarover jullie mij

verweten. En voorzeker,

ik heb hem proberen te

verleiden om zich (aan de

slechte daad met mij) over

te geven, maar hij

weigerde.”

“Hij (de koning) zei Nafsih;
(tegen de vrouwen): “Hoe = nafsih
zit het met jullie zaak

(d.w.z. het voorval)

waarbij jullie Yustaf

probeerden te verleiden

om zich (aan de slechte

daad met jullie) over te

geven?” Zij zeiden:

“Allah behoede. Wij

weten niets slechts over

hem (te zeggen).” De

vrouw van al-‘Aziz zei:

“De waarheid is nu

duidelijk geworden. 1k

wilde hem verleiden om

zich (aan de slechte daad

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

94



139.

140.

141.

142.

143.

144,

12:53

12:54

12:68

12:77

12:83

13:11

met mij) over te geven en
waarlijk, hij behoort zeker
tot de waarachtigen.”

“En ik vrijwaar mijzelf
niet (van schuld).
Waarlijk de ziel draagt
op tot het slechte,
behalve (de ziel) die mijn
Heer heeft begenadigd.
Waarlijk, mijn Heer is
Meest Vergevingsgezind,
Meest Genadevol.”

“En de koning zei: “Breng
hem bij mij, zodat ik hem
tot (één van) mijn (meest)
naaste mensen kan maken
[voor mijzelf].”

“(Maar) het was slechts
een tegemoetkoming aan
de wens van Ya‘qub
zelf.”

“Zij (de broers van Yusiif)
zeiden: “Als hij heeft
gestolen, voorzeker, een
broer van hem heeft
eerder (ook) gestolen.”
Maar Yusif hield dit voor
zichzelf en onthulde het
niet aan hen.”

“Hij (Ya‘qub) zei:
“Welnee! Julie hebben
voor jezelf een zaak
schoonschijnend
gemaakt.”

“Voorwaar, Allah zal (de
goede toestand van) een
volk niet veranderen,
totdat zij het zelf
veranderen.”

APPENDIX II

Nafst; al-
Nafs la
ammaratu
bi al-szz’

Nafst

Nafs

Nafsih

Anfusukum

Anfusihim

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

Madani

95



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

145.

146.

147.

148.

149.

150.

151.

13:16

13:33

13:42

14:22

14:45

14:51

16:7

“Zeg: “Nemen jullie dan
naast Hem helpers, die
niet in staat zijn om
zichzelf te baten of te
schaden?”

“Is Degene Die over
datgene waakt wat iedere
ziel verworven heeft (dan
gelijk aan de afgoden die
niets weten)?

“Hij weet wat elke ziel
verwerft en de
ongelovigen zullen weten
VOoor wie er een
(gelukkige)
Eindbestemming is (in het
Hiernamaals).”

“Dus verwijt mij (de
satan) niets, maar verwijt
julliezelf.”

“En jullie verbleven in de
woonplaatsen van
degenen die onrecht
pleegden tegenover
zichzelf en voor jullie
werd duidelijk wat Wij
met hen hebben gedaan.”
“Zodat Allah iedere ziel
zal vergelden vanwege
dat wat zij verworven
heeft.”

“En zij dragen jullie
ladingen naar een land dat
jullie niet konden
bereiken zonder ongemak
voor julliezelf (te
ervaren).”

Anfusihim

Nafs

Nafs

Anfusakum

Anfusahum

Nafs

Al-Anfus

Madani

Madani

Madani

Makki

Makki

Makki

Makki

96



152.

153.

154.

155.

156.

16:28

16:33

16:72

16:89

16:11

APPENDIX II

“Degenen van wie de Anfusihim
zielen door de Engelen

worden weggenomen

terwijl zij zichzelf onrecht

aandeden, zullen zich

(volledig) overgeven (en

zeggen): “Wij deden niets

slechts.” (De Engelen

zullen antwoordden:)

“Welzeker! Waarlijk,

Allah is op de hoogte van

dat wat jullie hebben

verricht.”

“En het is niet Allah Die Anfusahum
hun onrecht heeft

aangedaan, maar zij deden

zichzelf onrecht aan.”

“En Allah heeft uit Anfusikum
julliezelf echtgenotes
voor jullie gemaakt”

“En (gedenk) de Dag Min
waarop Wij uit iedere anfusihim
gemeenschap een getuige

uit hun midden zullen

aanstellen (die) tegen hen

(zal getuigen). En Wij

(dan) met jou (o

Mohammed) als getuige

komen tegen deze

(gemeenschap).”

“(Gedenk) de Dag waarop = Nafs;
iedere ziel het voor nafsiha;
zichzelf opneemt en nafs

iedere ziel ten volle
beloond zal worden voor
dat wat zij heeft verricht.
En er zal hun geen
onrecht worden
aangedaan.”

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

97



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

157.

158.

159.

160.

161.

162.

163.

16:11

8

17:7

17:14

17:15

17:33

18:6

18:28

“En Wij deden hun geen
onrecht aan, maar zij
deden zichzelf onrecht

2

aan.

“Als jullie het goede
verrichten, dan verrichten
jullie het goede voor
julliezelf.”

“(Er zal tegen hem gezegd
worden:) “Lees jouw
boek.” Jouw ziel volstaat
op deze Dag als
berekenaar tegen jou.”

“Wie geleid wordt, wordt
slechts geleid ten bate van
zichzelf.”

“En dood niet de ziel die
Allah verboden heeft (om
te doden), behalve
rechtmatig (d.w.z. in
overeenstemming met het
islamitische
rechtssysteem).”

“En wellicht zul jij (o
Mohammed) jezelf door
verdriet vernietigen
vanwege hen, omdat zij
niet geloven in dit Woord
(d.w.z. in de Koran).”
“En stel jezelf geduldig

op

Anfusahum

Anfusikum

Nafsik

Li nafsih

Al-Nafs

Nafsak

Nafsak

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

98



164.

165.

166.

167.

168.

169.

18:35

18:51

18:74

20:15

20:40

20:41

APPENDIX II

“En hij betrad zijn tuin, Li nafsih
terwijl hij zichzelf
onrecht had aangedaan.”

“Ik (Allah) heb hen niet Anfusihim
laten getuigen van de

schepping van de hemelen

en de aarde, noch van de

schepping van henzelf.”

“Dus trokken zij er beiden = Nafs; nafs
verder op uit, totdat zij

een jongen ontmoetten,

waarop hij (d.w.z. de

geleerde man) hem

doodde. Hij (Miisa) zei:

“Heb jij een onbevlekte

ziel gedood (die) niet als
vergelding voor (het

doden van) een ziel

(gedood moest worden)?
Voorzeker, jij bent met

iets afschuwelijks

gekomen.”

“Voorwaar, het Uur zal Nafs
(zeker) komen. 1k zou het

(zelfs) bijna verbergen,

zodat iedere ziel beloond

zal worden voor datgene

wat het nastreeft.”

“En jij doodde een ziel, Nafs
waarna Wij jou (o Miisa)
vervolgens redden van de
kwelling en Wij jou

beproefden met een

(zware) beproeving.”

“En Ik heb jou voor Li Nafst
Mijzelf gekozen.”

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

99



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

170.

171.

172.

173.

174.

175.

176.

20:67

20:96

21:35

21:43

21:47

21:64

21:10

“Dus raakte Miisa in
zichzelf vervuld met
vrees.”

“En zo heb ik (het) voor
mijzelf schoonschijnend
gemaakt.”

“Iedere ziel zal de dood
proeven”

“Of hebben zij (valse)
goden die hen tegen Ons
beschermen? Zij (d.w.z.
de valse goden) zijn niet
in staat om zichzelf te
helpen, noch kunnen zij
een beschermer tegen Ons
vinden.”

“En Wij zullen de
Weegschalen van
Rechtvaardigheid
klaarzetten voor de Dag
der Opstanding. Geen ziel
dan iets van onrecht
worden aangedaan.”
“Toen keerden zij terug
tot zichzelf (d.w.z. dat zij
naar elkaar keken) en
zeiden: “Waarlijk, jullie
zijn de onrechtplegers.”

“Zij zullen het minste
geluid hiervan (d.w.z. van
de Hel) niet horen en zij
zullen voor eeuwig
vertoeven in datgene waar
zij naar verlangen [voor
henzelf] (d.w.z. in het
Paradijs).”

Nafsih

L7 nafst

Nafs

Anfusihim

Nafs

Anfusihim

Anfusuhum

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

100



APPENDIX II

177.  23:62 = “En Wijj belasten geen Nafs Makki
ziel boven haar
vermogen.”

178.  23:10  “En degenen van wie de Anfusahum = Makki
3 Weegschalen licht zijn, zij
zijn degenen die zichzelf
hebben verloren. Zij
zullen voor eeuwig in de
Hel verblijven.”
179. 246 “En degenen die hun Anfusuhum = Madani
echtgenoten valselijk
beschuldigen en niet over
getuigen beschikken,
behalve (over) zichzelf,
de getuigenis van één van
hen is dat hij vier
getuigenissen bij Allah
(d.w.z. in de Naam van
Allah) aflegt dat hij
waarlijk zeker tot de
waarachtigen behoort.”
180. 24:12 | “Toen jullie (d.w.z. de Anfusihim Madani
gelovigen) het (d.w.z. de
leugen) hoorden, hadden
de gelovige mannen en
vrouwen (op dat moment)
maar het goede gedacht
over zichzelf (d.w.z. over
hun eigen mensen) en
gezegd: “Dit is een

duidelijke leugen.”
181. 24:61 @ “Er treft de blinde geen Anfusikum; = Madani
blaam, en (ook) de anfusikum

kreupele treft geen blaam,
en (ook) de zieke treft
geen blaam, en (ook)
julliezelf niet als jullie
eten in jullie huizen, of de
huizen van jullie vaders,
of de huizen van jullie
moeders, of de huizen van
jullie broers, of de huizen

101



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

182.

183.

25:3

25:21

van jullie zussen, of de
huizen van jullie ooms
(aan vaderskant), of de
huizen van jullie tantes
(aan vaderskant), of de
huizen van jullie ooms
(van moederskant), of de
huizen van jullie tantes
(van moederskant), of (de
huizen) waarvan jullie
sleutels bezitten, of (het
huis van) een vriend van
jullie. Er treft jullie (ook)
geen blaam als jullie
gezamenlijk of apart eten.
En als jullie huizen
binnentreden, begroet
elkaar dan met een
gezegende goede groet
van Allah. Zo maakt
Allah de tekenen aan
jullie duidelijk, opdat
jullie zullen nadenken.”
“En zij namen naast Hem
(valse) goden (ter
aanbidding) aan die niets
hebben geschapen, maar
zelf zijn geschapen. En zij
zijn niet in staat om
zichzelf te schaden of
voordeel te brengen, noch
zijn zij in staat om te
doden, (of iets) tot leven
te brengen of (uit de
dood) op te wekken.”
“Voorzeker, zij hebben
zich hoogmoedig
opgesteld [in hunzelf] en
zij hebben de grenzen
behoorlijk overschreden.”

Anfusihim

Lagad
istakbari ft
anfusihim

Makki

Makki

102



184.

185.

186.

187.

188.

189.

190.

25:68

26:3

27:14

27:40

27:44

27:92

28:16

“En degenen die geen
andere god naast Allah
aanroepen, noch de ziel
doden die Allah verboden
heeft (om te doden),
behalve rechtmatig, noch
ontucht plegen. En wie
dat wel doet, zal het
slechte tegemoet gaan.”
“Wellicht zul jij (o
Mohammed) jezelf (door
verdriet) vernietigen,
omdat zij geen gelovigen
zijn.”

“En zij ontkenden deze
(tekenen) onrechtmatig en
uit arrogantie, hoewel zij
zelf overtuigd waren (van
de waarheid ervan). Zie
dan hoe het einde van de
verderfzaaiers was.”

“En wie dankbaar is, is
slechts dankbaar ten bate
van zichzelf.”

“Zij zei: “Mijn Heer,
waarlijk, ik heb mijzelf
onrecht aangedaan”

“Dus wie geleid wordt,
wordt slechts geleid ten
bate van zichzelf.”

“Hij zei: “Mijn Heer,
waarlijk, ik heb mijzelf
onrecht aangedaan, dus
vergeef mij.”

APPENDIX II

Al-Nafs

Nafsak

Anfusuhum

Nafsih

Nafst

Nafsih

Nafst

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

103



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

191.

192.

193.

194.

195.

196.

28:19

28:33

29:6

29:40

29:57

30:8

“Toen hij (Masa) degene  Nafs
wilde grijpen die een

vijand van hen beiden

was, zei hij (d.w.z. de

man): “O Miisa, ben jij

van plan om mij te doden,

zoals jij de dag ervoor

ook een ziel hebt gedood?

Jij wenst slechts een tiran

op aarde te zijn en jij

wenst niet te behoren tot

de verbeteraars.”

“Hij (Masa) zei: “O mijn = Nafs
Heer, waarlijk, ik heb een

ziel (d.w.z. een persoon)

van hen gedood en ik

vrees dat zij mij zullen

doden.”

“En wie (op de Weg van Nafsih
Allah) strijdt, strijdt

slechts voor zichzelf.”

“En het was niet Allah die = Anfusahum
hun onrecht aandeed,

maar zij deden zichzelf

onrecht aan.”

“Tedere ziel zal de dood Nafs
proeven. Vervolgens

zullen jullie tot Ons

terugkeren.”

“Denken zij dan niet na Anfusihim
over zichzelf? Allah heeft

(namelijk) de hemelen en

de aarde en datgene wat

zich daartussen bevindt

slechts naar waarheid

geschapen en voor een

vastgesteld tijdstip. En

waarlijk, veel van de

mensen geloven zeker

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

104



197.

198.

199.

200.

30:9

30:21

30:28

30:44

APPENDIX II

niet in de Ontmoeting met
hun Heer.”

“Dus het was niet Allah Anfusahum
Die hun onrecht aandeed,

maar zij deden zichzelf

onrecht aan.”

“En het behoort tot Zijn Anfusikum
Tekenen dat Hij uit

julliezelf echtgenotes

voor jullie heeft

geschapen om daarin

jullie rust te vinden.”

“Hij stelt voor jullie een Anfusikum;
voorbeeld uit julliezelf: anfusakum
hebben jullie onder wat

jullie rechterhand bezit

(d.w.z. de slaven)

deelgenoten in datgene

waarmee Wij jullie

hebben voorzien die net

als jullie een gelijk

aandeel daarin hebben?

(En) vrezen jullie hen

(d.w.z. jullie slaven) zoals

jullie elkaar vrezen? Zo

zetten Wij de tekenen

uiteen voor een volk dat

nadenkt.”

“Wie ongelovig is, op Anfusihim
hem rust zijn ongeloof.

En wie goede daden

verricht, bereidt het

(d.w.z. de weg naar het

Paradijs) voor zichzelf

voor.”

Makki

Makki

Makki

Makki

105



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

201.

202.

203.

204.

31:12

31:28

31:34

32:13-
14

“En wie dankbaar is, is Nafsih
slechts dankbaar voor
zichzelf.”

“Jullie schepping en jullie = Nafs
opwekking is slechts als

(de schepping en

opwekking van) één ziel.
Voorwaar, Allah is

Alhorend, Alziend.”

“Voorwaar, bij Allah Nafs; nafs

(alleen) ligt de kennis van
het Uur. En Hij laat de
(baatvolle) regen
neerdalen en Hij weet wat
zich in de baarmoeders
bevindt. En geen (enkele)
ziel weet wat zij morgen
zal verwerven en geen
(enkele) ziel weet op
welke (plaats op) aarde zij
zal sterven. Voorwaar,
Allah is op de hoogte (van
alles), Alwetend (over het
verborgene).”

“En als Wij het hadden Nafs
gewild, dan zouden Wij
zeker iedere ziel haar
leiding hebben gegeven,
maar het ware Woord is
reeds van Mijn Kant
bekrachtigd (zeggende):
“Ik zal de Hel zeker
vullen met de jinns en de
mensen tezamen. Proef
dan (de Bestraffing)
vanwege het vergeten van
de Ontmoeting op deze
Dag van jullie. Voorwaar,
Wij zullen jullie (ook)
vergeten. En proef de
eeuwige Bestraffing,

Makki

Makki

Makki

Makki

106



205.

206.

207.

208.

209.

210.

32:17

32:27

33:6

33:37

33:50

34:19

vanwege dat wat jullie
deden.”

“En geen ziel weet wat er
voor hen verborgen is
gehouden aan verkoeling
voor de ogen (d.w.z. aan
genot), als Beloning voor
dat wat zij hebben
verricht.”

“Hebben zij dan niet
gezien dat Wij water naar
het dorre land voeren,
waarmee Wij daarna
gewassen voortbrengen,
waarvan hun vee en zij
zelf eten? Zien zij dan
niet?”

“De Profeet heeft meer
recht op de gelovigen dan
zij op zichzelf (hebben),
en zijn vrouwen zijn hun
moeders.”

“En jij verborg in jezelf
wat Allah zou openbaren”

“En (0ook) een gelovige
Vrouw wanneer zij
zichzelf aan de Profeet
aanbiedt (om met haar te
trouwen), (en) als de
Profeet haar wenst te
huwen”

“En zij deden zichzelf
onrecht aan.”

APPENDIX II

Nafs

Anfusuhum

Anfusihim

Nafsik

Nafsaha

Anfusahum

Makki

Makki

Madani

Madani

Madani

Makki

107



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

211.

212.

213.

214.

215.

216.

217.

34:50

35:8

35:18

35:32

36:36

36:54

37:11

“Zeg (0 Mohammed):
“Als ik zou afdwalen, dan
dwaal ik slechts ten
nadele van mijzelf af.”

“Dus maak jezelf (o
Mohammed) niet kapot
uit verdriet voor hen.”

“En wie (zichzelf) reinigt
(van allerlei soorten
zonden), reinigt zich
slechts ten bate van
zichzelf.”

“Onder hen zijn er
(sommigen) die zichzelf
onrecht hebben
aangedaan”

“Verheven is Degene Die
alle paren heeft geschapen
van datgene dat uit de
aarde groeit en (paren)
van henzelf en van
datgene wat zij niet
weten.”

“Op deze Dag zal geen
ziel iets van onrecht
worden aangedaan en
jullie zullen slechts
vergolden worden
vanwege dat wat jullie
(aan daden) hebben
verricht.”

“En Wij zegenden hem en
Ishaq. En onder hun
nakomelingen zijn er
(sommigen) die
weldoeners zijn en
(anderen) die zichzelf
duidelijk onrecht hebben
aangedaan.”

Nafst

Nafsuk

Nafsih

Nafsih

Anfusihim

Nafs

Nafsih

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

108



218.

219.

220.

221.

222.

39:6

39:15

39:41

39:42

39:53

“Hij heeft jullie
geschapen uit één ziel
(d.w.z. uit Adam),
vervolgens heeft Hij
daaruit zijn echtgenote
(Eva) gemaakt.”

“Zeg (0 Mohammed):
“Voorwaar, de verliezers
zijn degenen die zichzelf
en hun familie zullen
verliezen op de Dag der
Opstanding.”

“Dus wie geleid wordt, dit
is voor zichzelf (d.w.z. in
zijn voordeel).”

“Allah neemt de zielen
tijden hun dood weg en
(de zielen) die niet
doodgaan, (neemt Hij
weg) tijdens hun slaap. En
Hij houdt die (zielen)
voor wie de dood is
bepaald vast en stuurt de
andere (zielen terug) tot
een vastgesteld tijdstip.
Voorwaar, daarin
bevinden zich zeker
tekenen voor een volk dat
nadenkt.”

“Zeg: “O Mijn dienaren
die buitensporig zijn
geweest tegenover
zichzelf (door het begaan
van zonden), wanhoop
niet aan de Genade van
Allah. Voorwaar, Allah
vergeeft alle zonden.
Waarlijk, Hij is de Meest
Vergevingsgezinde, de
Meest Genadevolle.”

APPENDIX II

Nafs

Anfusahum

Nafsih

Al-Anfus

Anfusihim

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

109



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

223.

224.

225.

226.

227.

228.

39:56

39:70

40:10

40:17

41:31

41:46

“Zodat een ziel niet zal
zeggen: “O wat spijtig
voor mij dat ik tekort ben
geschoten in de Zaak van
Allah. En ik behoorde
zeker tot de bespotters.”
“En iedere ziel zal
volledig beloond worden
voor dat wat zij heeft
verricht.”

“Voorwaar, degenen die
niet geloven worden (op
het moment dat zij de Hel
zullen binnentreden)
toegesproken (met de
woorden): “De Afschuw
van Allah voor jullie
(tijdens jullie wereldse
leven) was groter dan
jullie afschuw voor
elkaar (op deze Dag),
toen jullie werden
opgeroepen tot het geloof,
maar niet geloofden.”
“Op deze Dag zal iedere
ziel vergolden worden
voor datgene wat zij heeft
verricht.”

“En daarin is voor jullie
wat jullie zelf begeren.”

“Degene die goede daden
verricht, (doet dit) voor
zichzelf.”

Nafs

Nafs

Anfusakum

Nafs

Anfusukum

Nafsih

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

110



229.

230.

231

232.

233.

234.

41:53

42:11

42:45

43:71

45:15

45:22

“Wij zullen hun Onze
Tekenen laten zien in het
universum en in henzelf,
totdat voor hen duidelijk
wordt dat dit (d.w.z. de
Koran) de Waarheid is. Is
het niet voldoende dat
jouw Heer Getuige is van
alles?”

“Hij heeft uit julliezelf
echtgenotes voor jullie
gemaakt en uit het vee
paren.”

“En degenen die geloven
zullen zeggen:
“Voorwaar, de verliezers
zijn degenen die zichzelf
en hun familie hebben
verloren op de Dag der
Opstanding.”

“Er zal om hen heen
rondgegaan worden met
schalen van goud en
(gouden) bekers. En
daarin (d.w.z. in het
Paradijs) bevindt zich
(alles) wat de zielen
begeren en waar de ogen
van genieten. En jullie
vertoeven daarin voor
eeuwig.”

“Degenen die goede
daden verricht, (doet dit)
voor zichzelf.”

“En Allah heeft de
hemelen en de aarde naar
waarheid geschapen,
zodat iedere ziel beloond
zal worden voor datgene
wat zij heeft verworven.”

APPENDIX II

Anfusihim

Anfusikum

Anfusahum

Al-Anfus

Nafsih

Nafs

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

111



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

235.

236.

237.

238.

239.

240.

241.

47:38

48:10

49:11

49:15

50:16

50:21

51:21

“En degene die gierig is,
hij is slechts gierig ten
nadele van zichzelf.”

“Wie deze (eed) dan
verbreekt, verbreekt (het)
slechts ten nadele van
zichzelf.”

“En laster elkaar niet”

“en die met hun
bezittingen en hun levens
op de Weg van Allah
strijden.”

“En voorzeker, Wij
hebben de mens
geschapen en Wij weten
wat zijn ziel hem
influistert. En Wij staan
dichter bij hem dan zijn
halsader.”

“En iedere ziel zal samen
met een voortdrijven
(d.w.z. een Engel) naast
haar (bij Ons) komen, en
(met) een (Engels als)
getuige.”

“En (ook) in julliezelf.
Zien jullie dan niet?”

Nafsih

Nafsih

Anfusakum

Anfusihim

Nafsuh

Nafs

Anfusikum

Madani

Madani

Madani

Madani

Makki

Makki

Makki

112



242.

243.

244,

245,

246.

247.

53:23

53:32

57:14

57:22

58:8

59:9

“Zij volgen niets anders
dan vermoedens en
datgene waar zij zelf van
houden.”

“Dus prijs julliezelf niet
(door te zeggen dat jullie
godsvruchtig zijn).”

“Zij (d.w.z. de
hypocrieten) zullen naar
hen (d.w.z. naar de
gelovigen) roepen:
“Waren wij niet met
jullie?” Zij (d.w.z. de
gelovigen) zullen zeggen:
“Welzeker! Maar jullie
beproefden jezelf, en
jullie wachtten (op onze
ondergang), en jullie
twijfelden (aan het
geloof) en jullie werden
misleid door valse
verlangens, totdat het
Bevel van Allah kwam.”
“Er treft (een plaats) op
aarde of jullie geen ramp,
of het staat in een Boek
(geschreven) voordat Wij
het laten gebeuren.”

“en zij zeggen in zichzelf:
“Waarom bestraft Allah
ons niet voor datgene wat
wij zeggen?”

“En degenen (d.w.z. de
Ansar) die de stad (van de
Profeet) als woonplaats
hebben gekozen en het
geloof voor hen (d.w.z. de
Muhajirtin) hebben
aangenomen, (zij) houden

APPENDIX II

Al-Anfus

Anfusakum

Anfusakum

Anfusikum

Anfusihim

Anfusihim;
nafsih

Makki

Makki

Madani

Madani

Madani

Madani

113



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

248.

249,

250.

59:18

59:19

61:11

van degenen die naar hen
emigreren. En zij treffen
in hun borsten (d.w.z. in
hun harten) niets van
jaloezie aan voor datgene
dat hun (d.w.z. aan de
emigranten) gegeven is
(van de buit). En zij
verkiezen hen (d.w.z. de
emigranten) boven
zichzelf. En zelfs als (het
iets betreft waar) zij zelf
behoefte aan hebben. En
wie gered wordt van zijn
eigen gierigheid, zij zijn
degenen die succesvol
zullen zijn.”

“O jullie die geloven,
vrees Allah en laat iedere
ziel kijken naar wat zij
vooruit heeft gezonden
voor morgen. En vrees
Allah, waarlijk, Allah is
op de hoogte van dat wat
jullie (in het verborgene)
doen.”

“En wees niet zoals
degenen die Allah
vergaten. Waarna Hij hen
zichzelf liet vergeten. Zij
zijn de verdorvenen.”

“Dat jullie in Allah en
Zijn Boodschapper
geloven, en strijden op de
Weg van Allah met jullie
bezittingen en jullie
levens. Dat is beter voor
jullie, als jullie (het) maar
wisten.”

Nafs

Anfusahum

Anfusikum

Madani

Madani

Madani

114



251.

252.

253.

254,

255.

256.

257.

63:11

64:16

65:1

65:7

66:6

73:20

74:38

APPENDIX II

“En Allah verleent geen Nafs
ziel uitstel wanneer haar
tijdstip is aangebroken.”

“Vrees daarom Allah voor = Anfusikum;
zover jullie daartoe in nafsih
staat zijn, luister en

gehoorzaam en geef uit

(aan liefdadigheid). (Dat

is) beter voor julliezelf.

En degene die behoud

wordt voor zijn eigen

gierigheid, zij zijn

degenen die succesvol

zijn.”

“En dit zijn de Grenzen Nafsah
van Allah. En wie de

Grenzen van Allah

overschrijdt, heeft

zichzelf zeker onrecht

aangedaan.”

“Allah belast geen ziel Nafs
boven wat Hij haar

gegeven heeft (d.w.z.

boven haar vermogen).”

“O jullie die geloven, Anfusakum
behoed julliezelf en jullie

familie voor een Vuur

waarvan de brandstof uit

mensen en stenen

bestaat.”

“En al het goede wat Anfusikum
jullie voor jezelf vooruit

hebben gezonden, zullen

jullie bij Allah

aantreffen.”

“Iedere ziel staat garant Nafs
voor wat zij verworven
heeft.”

Madani

Madani

Madani

Madani

Madani

Makki

Makki

115



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

258.

259.

260.

261.

262.

263.

264.

265.

75:2

75:14

79:40

81:14

82:5

82:19

86:4

89:27

“En Ik zweer bij de
zelfverwijtende ziel.”

“Welnee! De mens zal
tegen zichzelf getuigen
(d.w.z. dat zijn
lichaamsdelen over zijn
daden zullen spreken).

“En wat betreft degene
die vreesde om tegenover
zijn Heer te staan (voor de
Rekenschap) en de
(eigen) ziel afhield van de
(slechte) begeerte.”

“Elke ziel weet (dan) wat
zij heeft meegebracht.”

“(Dan) zal een ziel weten
wat zij vooruit heeft
gezonden en (wat zij
heeft) achtergelaten (aan
goede en slechte daden).”

“De Dag waarop geen ziel
iets kan betekenen voor
een (andere) ziel. En het
Bevel behoort op die Dag
(geheel) aan Allah toe.”

“Over iedere ziel is een
waker (aangesteld).”

“(Er zal tegen de
godsvruchtige gezegd
worden:) “O jij, de tot
rust gekomen ziel.”

Al-Nafs al-

Lawwama

Nafsih

Al-Nafs

Nafs

Nafs

Nafs; nafs

Nafs

Al-Nafs al-
Mutma ’inn
a

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

Makki

116



APPENDIX II

266. 917 “(En) bij de ziel, en Nafs Makki
Degene Die haar heeft
gevormd.”

117



Appendix I11: Index van Hadith

De overlevering van Ibn ‘Abbas over soorten van fafsir

Ibn ‘Abbas (gest. 68/687): “Er zijn vier soorten van tafsir: de soort
die de Arabieren kennen vanuit hun taal, tafsir waarvoor niemand
wordt geéxcuseerd indien hij deze niet kent, tafsir die de
geleerden kennen en fafsir die alleen bekend is bij Allah.”

dgodS o oyall ddyal Ay tdzmgl Al o pruwdd! (Y6 e ol oE
A Y dodas Y iy celodall doday audly cdidlgan dof jdad Y iy
0,53 Jlas

Al-Tabari 75/1. Zie: Al-Tarifi, “Al-Taqrir”, 3.

De overlevering van Bara’ ibn ‘Azib over de Barzakh

Bara ibn ‘Azib levert over: “We gingen met de Profeet — vrede en
zegeningen zijn met hem — naar een begrafenis van een man van
de Ansar en kwamen aan bij het graf. Het graf was nog niet
gegraven, dus de Boodschapper van Allah ging zitten en we zaten
stilletjes om hem heen. Hij had een stok in zijn hand waarmee hij
tekens op de grond aan het maken was. Daarna hief hij zijn hoofd
op en zei twee of driemaal: “Zoek toevlucht bij Allah tegenover
de bestraffing van het graf.” Daarna zei hij: “Wanneer een
gelovige op het punt staat om het wereldse leven te verlaten voor
de volgende wereld, zullen Engelen met gezichten zo wit als de
zon naar hem neerdalen vanuit de Hemel met een van de gewaden
van het Paradijs en met sommige geuren van het Paradijs en zullen
om hen heen zitten tot waar het oog rijkt. Daarna zal de Engel des
Doods bij zijn hoofd zitten en zeggen: “O goede ziel, treedt naar
buiten naar de vergeving en acceptatie van Allah.” Hierop zal hij
naar buiten treden zoals een druppel water valt van een waterzak
en hij [de Engel] zal hem tot zich nemen en wanneer hij dit doet
zal hij hem geen moment in zijn hand houden, maar hem wikkelen
in het gewaad en parfum, daarvan zal een geur komen van de
lekkerste muskus ter wereld. Zij [de Engelen] zullen hem
meenemen en zij zullen geen groep van Engelen passeren of zij
zullen vragen: “Wie is deze goede ziel?” Zij zullen antwoorden:
“Zo en zo, de zoon van zo en zo.” Waarbij zij hem met de beste



APPENDIX 1

namen zullen noemen waarbij hij is genoemd in het wereldse
leven. Daarna zullen ze hem brengen naar de laagste hemel en
vragen of de poorten voor hem worden geopend. Er wordt hier
gehoor aan gegeven en vanuit elke hemel begeleiden de Engelen
hem naar de volgende hemel totdat hij naar de zevende hemel
wordt gebracht, waar Allah — de Verhevene en Sublieme — zal
zeggen: “Schrijf het Boek van mijn dienaar in ‘I/iyyin,**! en neem
hem terug naar de aarde. Ik heb zeker de mensheid daaruit
geschapen en ik zal hen daarin laten terugkeren en ik zal hen
hieruit nog een keer laten ontstaan.” Zijn ziel wordt daarna
teruggebracht naar zijn lichaam. Twee Engelen zullen naar hem
toe komen, laten hem rechtop zitten in zijn graf en vragen hem:
“Wie is uw Heer?” Hij antwoord: “Mijn Heer is Allah.” Zij zullen
vragen: “Wat is uw religie?” Hij zal antwoordden: “Mijn religie
is islam.” Zij zullen vragen: “Wie is deze man die naar jullie is
gezonden?” Hij zal antwoordden: “Hij is de Boodschapper van
Allah.” Zij zullen vragen: “Wat is uw (bron van) kennis?” En hij
zal antwoordden: “Ik heb Allah’s Boek gelezen, erin geloofd en
het bevestigd als waarheid.” Daarna zal er een stem uit de Hemel
klinken: “Mijn dienaar heeft de waarheid gesproken, spreid
daarom de tapijten van het Paradijs voor hem, kleed hem met
kleding vanuit het Paradijs en open een deur voor hem naar het
Paradijs.” Dan komt er iets van zijn vreugde en geur tot hem, zijn
graf wordt ruim voor hem gemaakt zover het oog reikt en een man
met een mooi gezicht, mooie kleding en een zoete geur komt naar
hem toe en zegt: “Verheug u in wat u behaagt, want dit is uw dag
die u is beloofd.” Hij zal vragen: “Wie bent u, want uw gezicht is
volmaakt mooi en brengt veel goeds?” Hij reageert: “Ik ben uw
goede daden.” Daarna zal hij zeggen: “O mijn Heer, breng het
Laatste Uur, o mijn Heer, breng het Laatste Uur, zodat ik zal
terugkeren naar mijn mensen en bezit! Maar wanneer een
ongelovige op het punt staat de wereld te verlaten en naar de
volgende wereld te gaan, komen Engelen met zwarte gezichten uit
de Hemel met gewaden naar hem toe en gaan bij hem zitten zover
het oog reikt. Dan komt de Engel des Doods en gaat aan zijn hoofd
zitten en zegt: “O slechte ziel, kom naar buiten naar de Woede van
Allah.” Dan verlaat het (de ziel) zijn lichaam en hij haalt het eruit
zoals een spuug uit vochtige wol wordt getrokken. Hij grijpt het
dan en als hij dat doet laat hij het geen moment in zijn hand, maar

191 Conform Q. 83:18
119



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

stopt het in het gewaad en daaruit komt een stank voort zoals de
meest walgelijke stank van een lijk dat gevonden kan worden op
aarde. Ze nemen het dan op en zij zullen geen groep van Engelen
passeren of zij zullen vragen: “Wie is deze slechte ziel?” waarop
ze antwoorden: “Zo en zo, de zoon van zo en zo.” Waarbij zij hem
met de meest slechtste namen noemen waarbij hij in de wereld
werd genoemd. Wanneer hij naar de laagste hemel wordt
gebracht, wordt er verzocht om de poort voor hem te openen, maar
deze wordt niet voor hem geopend. De Boodschapper van Allah
reciteerde toen: “Voor hen zullen de poorten van de hemel niet
worden geopend. En zij zullen het Paradijs niet binnentreden,
totdat de kameel door het oog van de naald gaat.”*%? Allah — de
Verhevene en Sublieme — zegt dan: “Neem zijn boek op in
Siddjin,'*® in de laagste aarde”, waarop zijn ziel zal worden
neergeworpen richting aarde. Hij — de Boodschapper van Allah —
reciteerde toen: “En degene die deelgenoten aan Allah toekent, het
is alsof hij uit de Hemel is gevallen en daarna door de vogels werd
gegrepen of door de wind naar een verre plaats werd geblazen.”%
Zijn ziel wordt dan in zijn lichaam hersteld, twee Engelen komen
naar hem toe en laten hem rechtop gaan zitten en zeggen tegen
hem: “Wie is uw Heer?”. Hij antwoordt: “Ah, Ah, ik weet het
niet.” Zij vragen: “Wat is uw religie?” en hij antwoordt: “Ah, Ah,
ik weet het niet.” Zij vragen: “Wie is deze man die onder jullie is
gezonden?” en hij antwoordt: “Ah, Ah, ik weet het niet”. Dan
roept een stem vanuit de Hemel: “Hij heeft gelogen, dus spreidt
tapijten uit het Hellevuur voor hem uit en open een poort naar het
Hellevuur voor hem.” Dan zal de hitte en hete lucht naar hem toe
komen, zijn graf wordt smal voor hem gemaakt totdat zijn ribben
erin worden samengedrukt. Een man met een lelijk gezicht, lelijke
kleding en een onaangename geur komt naar hem toe en zegt:
“Wees bedroefd over wat u mishaagt, want dit is uw dag die u is
beloofd.” Hij vraagt: “Wie bent u, want uw gezicht is het meest
lelijk en brengt kwaad met zich mee?”” Hij antwoordt: “Ik ben uw
slechte daden.” Hij zegt dan: “Mijn Heer, laat het Laatste Uur niet
komen.”

b J35 50 @ wlas ale A Lo il s Uiss 0B ile o o) 25
badss alas e 4 Lo 1 Usdg el dsdl BT a1 J) Gsghils ,Lall

192, 7:40
193 Confrom Q. 83:7
194Q.22:31
120



APPENDIX 1

U 445 188 ol § 4 E 35k 0us 35 AR sy e OF s>
OB 13] Gpoall Jaall &) " 06 & BV 31 (55s I QIIE Gpe UL lgdaaiily
S 053301 fpan 885Ma laZdl e ) U5 85591 o duéb B &e gzl §
lyM&M!wa,b"jwluuﬁwunS M‘ééﬁb?a
AMthwa.JtL@m djj;smbmwﬁdgéuﬂlpu“ "‘J\adu.em
& D2 BBAN (s US (o 35380 106 " Olsyy bl (s 5080 ] (253
gmjmmgbuyw;ujbmgm,;kpu»tuuubw RESA
43 u‘l“ u..\.'>5 gl.w.o 4:;94 wb\fl.@,m C’ 355 Ja}orﬂ uU.) ng U.aSJl pUJ
1596 9] &W‘w%& 2 (5% - 09343 Yo 1§ Opdasasd " 106 23
L@; 4’}“"“‘ ‘3—’56“” ‘ULM‘ U.w,b u)ks o oM u_g,l}us udall zo3! oda
) Mﬂwdujwu.uumd\@twyumd
0 Joad - A2l a2l J) G iy G5 @5 ) el J) Bgishs slas
@5 (il ghe G (291 ) Bodesls ole 3 uie GBS 15880 a5 52
ladsd 08l aold dog) olaid " U 53 856 pgms (s pbdcl
3L ok Sl o 140 0slolh bl 5 ll5ked 5 5 14 Gglsf
wéﬁm&pm L5 5 1Jghzd Qp&sws.ﬁld})}l\&u 14 oY ghcd
g_;JLus uBJ..,oj Y AP uhfuﬁ U}us ‘-CJJ;.LC ) 4 u}i}us ‘Q.ij
‘W\g 4.;.;:]‘ KY) a}w.dlg 8zl oo Oy_)SLS Blo .LB of sl ¢ O 2Gh

" JLS «opa3 s aj.a it 4 G“wg by @55 & ML.Q» i [ VEN d\
(KES _ij.& (5-)»“)}\»)‘ d}w P cub uUJJ\ > 4>5Jl W d= g;._)l::j
G115k A&y s 4.>51\ VESH) &,dlw 4 Uohod S g G sl alags
K L;L@ Ja1 ) b@\ B el o3 &y LeLad o8 &5 1ok aal allae
5% 4.__:.]! d)J DJ>)” OA db&\j L.J..U‘ 5% &LEJU‘ é QS\M)Q&J‘ .J.ud‘ Qb " JLQ
Al £ o5 & Ll Gs Lo Opldsad Fotadl s 093501 35 FCGYERPRA
mluﬁ.!a:wJ@flMlWlL@ﬁ dmmbmwyuw|
FREITH Jskeadl gl (po doiad) g5t 1S (gesid ol 34 3
L@,u@;ugcwldbtgl.mﬁ:éyumcM)bomtgl.m}c,prLQ»H.)b
ww&@u ”'Wl@uﬁmuﬂﬂ‘bﬁ&b’bﬁw@)uﬂs
cuLM\ @u MU ERRN T &m;dl zo3) 3B B :1g)8 V) &Ml
’é&i@wum ;La.zdl JL@J 5 G5 - u,u\dt@ os@n
519413!3 REARH P FErE)| @1@5@@\@@ [ERRY
wdmm}w &g;mdjm(bwlwé&;m@; ’— Esdi
slad) fa 55 WG oy 3,45 (503) 158 & oylo g bt JRZ1 (2391 3
u&h@bjowkgbj)ow(wu&ad@ﬂ|md}@j‘fhﬂw
Tals s 4 Yshsd (5)3 Y blb blb :Ughid 1G5 e 1A oY ghid wiladsid
old d}m.s ‘-"&4..9 Ead 6.&]‘ HESUNREYTRPY] uﬂyus ‘_s)al NI d}a.zs
4 |3>u.9l5)w| Ge 4 154,908 e LIS O sleldl Gpa Sk Lsab.a &N Yble
@ug %leuhéjé&oj«swdlﬁj (IVSAYEE cmb_eJLJl dIGs
i 1ib Digu b 5341 Ushd ol (86 QU &b 42301 &ud U5
121




IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

ez 1 :0sksd 520 2o 350 Slg338 SCT a 1Ushid ded Qﬁsﬁl
do 393 755 13 14 3033 0575 &3l3) 33 iiw‘pijy &5 Ushad s

U""d Lo.w.”u\y\ﬂgw&jcwlddbkﬁjua)ﬂb;w‘ L‘MZ)LS‘L&LC
W £33 N—L‘ﬁu»"‘\-’ﬁ)-‘ &3 O 4l 03540 (b3 Y] OB b e
u‘yl dl"’ﬁ Bl § ells K5 ua))’\j sl o el sz d})’;‘]l ¥
5155 " ek e 4593 253 Y O 1 B85 o5 3’&39 JBT e ol a2l
S

Overgeleverd door imam Ahmad, zie: Ibn al-Qayyim, “Kitab al-
Riih”, 64-65.

De overlevering van Aisha over zielen zijn als gerekruteerde
soldaten

De Profeet heeft gezegd: “zielen zijn als gerekruteerde soldaten,
degenen die elkaar herkennen worden intiem, en degenen die
botsen verschillen.”

;,JLQLQJ.:.@I@a)‘w&[)‘;mﬁs&‘wky&m&wﬂldb‘)\
o Co31a5 ad Bzt 363 F15591 " Ushs ahang adle il oo o) Eiais
3G s 5} 63 335 Qall 0 g5 U8 " ki ks 55 ey (A

Overgeleverd door al-Bukhari, boek 60, overlevering 11. Zie: Ibn
al-Qayyim, “Kitab al-Rih”, 192.

De overlevering van Abdullah ibn Mas‘aid over Q. 17:85

Abdullah ibn Mas‘td over dit vers zei: “Eens liep de Profeet —
vrede zij met hem — samen met mij op een plantage, toen hij
uitrustte op een stengel van een palmblad, kwamen er wat joden
voorbij gelopen. Sommigen van hen zeiden tegen de anderen:
“Vraag hem over de rizh.” Terwijl andere zeiden: “Wat is de reden
dat je dat zal vragen?” Weer andere zeiden: “Vraag hem dat niet,
want hij zal je een antwoord geven wat je niet leuk zou vinden.”
Toch zeiden ze: “Vraag hem.” Dus zij vroegen hem over de rizh.
De Profeet — vrede zij met hem — bleef stil en gaf geen antwoord,
en ik wist dat hij openbaring ontving, dus ik bleef waar ik was.
Toen de openbaring klaar was, zei de Profeet — vrede zij met hem
—: “En zij vragen jou (0 Mohammed) over de ziel. Zeg: “De ziel

122



APPENDIX 1

behoort tot de Zaak van mijn Heer. En jullie is slechts een geringe
mate van kennis (hierover) gegeven.”

U‘C‘MJ"W‘J"JB‘”’ ﬂ\bbcdlbbcuuwwu)}&;bb
kg‘dwgwwly&)\@uudb 4:&4).”6\0) il e e dadle
¢C5)Jlu.cc3lwuaﬂ‘o.é.é:xdw ‘Jj,@.adl le&&é.wybj &3
so0lad bola 1JES LghsSS gty Shdias Y pghts U163 el ‘&buam
éjjémww‘mwaﬂwwjmw&p@twu@n
wﬁ‘u»cm-"Jscsﬂ'&wﬁwé}dbeﬁl‘dfw‘umwﬂ@‘
Ms’lplﬂlwwgﬂn_g

Overgeleverd door al-Bukhari, boek 65, overlevering 243. Zie:
Ibn Kathir, “Tafsir Ibn Kathir (Abridged)”, 76.

De overlevering van Ibn ‘Abbas over Q. 17:85

Al-‘AwfT heeft overgeleverd dat Ibn ‘Abbas zei: “Dit ging over
toen de joden tegen de Profeet — vrede zij met hem — zeiden:
“Vertel ons over de rizk en hoe de rizk in het lichaam wordt gestraft
(want de rizh is iets waar alleen Allah kennis over heeft, en er was
geen openbaring over). Hij antwoorde hen niet, en toen kwam
Jibril naar hem en zei: “Zeg: “De ziel behoort tot de Zaak van mijn
Heer. En jullie is slechts een geringe mate van kennis (hierover)
gegeven.” % Toen de Profeet — vrede zij met hem — dit aan hen
vertelde, zeiden zij: “Wie heeft jou dit verteld?” Hij zei: “Jibril
bracht het bij mij van Allah.” Zij zeiden: “Bij Allah, niemand
heeft het jou verteld, behalve onze vijand (d.w.z. Jibril). Toen
openbaarde Allah: “Zeg (O Mohammed): “Wie een vijand is van
Jibril, waarlijk, hij heeft het (d.w.z. deze Koran) met de
Toestemming van Allah op jouw hart neergezonden, ter
bevestiging van datgene wat daarvoor was geopenbaard.”

396! Of ellsy A { ol o2 Eliglliss } dlgd § Ll ol o Goall JB
el (3 ) o)l s (S ‘@,Jw;upi‘mwwm&pwm,m
.J.:joobb d.u.w P@.Jlj.’u‘ols c;wM%LCJJJuSJ 9 (‘U)‘uﬁcj_).” Lailg
o o1 pansls [ LB Y] @lall o3 08301 Ta 35 53 s 3T J6 } o Jla
el wie o Jopr 4 Gola B Slig Dol oya 19)lad (s whuny dsle )

195Q.17:85
123



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL

U5 D Yojind 1552 58 o U8 Jll Il g V) b B Lo Lhly 4 1)l
97 8,841 { 435 o5 W Bl 4T o3l eLs oJe

Zie: Tbn Kathir, “Tafsir 1bn Kathir (Abridged)”, 77.

De overlevering in de zafsir van Fakhr al-Din al-Razi over Q.
17:85

“Er is overgeleverd dat de joden tegen de Quraysh zeiden: “vraag
Mohammed over drie zaken, als hij jullie inlicht over twee en
zwijgt over de derde is hij een Profeet: vraag hem over de mensen
van de grot (Ashab al-Kahf), Dhi al-Qarnayn en over de ziel
(rah).” Zij vroegen dit aan de Boodschapper van Allah, waarop
hij — vrede zij met hem — zei: “Ik zal jullie hier morgen over
inlichten”, zonder dat hij in sha’ Allah (als Allah het wil) zei.
Hierop werd er vier dagen niets aan hem geopenbaard, waarna
Allah openbaarde: “En zeg waarlijk niet over iets: “Waarlijk, ik
zal het morgen doen.” Behalve (als je daarbij zegt:) in sha’
Allah”.% Toen heeft hij het verhaal van de mensen van de grot
(Ashab al-Kahf) en Dhii al-Qarnayn uitgelegd en zweeg over de
ziel, waarop Allah over openbaarde: “De ziel behoort tot de Zaak
van mijn Heer.”'¥” En hij toonde aan dat het verstand van de
schepping niet in staat is de waarheid van de ziel te kennen: “En
jullie is slechts een geringe mate van kennis (hierover) gegeven.”

0 lualy 8L (Spsl O S e Tomme [l isa) 196 35441 OF S35
I9lud zo )l ooy i)l (53 ey agS)l Oloual o ogllul 1o 548 AW
Wy (Sl Tae 1l aude JUad B oa (1 plosy dale dlil Juo il Jgus)
(550 H9B Y3 Jroany 25l U5 0 Logy cmmsl (ool i il ol 0] Jay
Ol L4ad 0g) jud 03 [24 <23 1agSII] { T L& o Y)Tud U3 Yold 3y
08 Egfis } iles A58 4 5ty oyl b il (3! 53 by LagSll
o)) At By 56 805 Bl Usie Of vy { 33 541 e EaHT U8 o
{ S5 ) pdall 13 5ol a3 } :J1ad

Zie: Fakhr al-Din al-Razi, Mafatih al-Ghayb, vol. 21, p. 391-392.

Geraadpleegd van https://al-maktaba.org/book/23635/3635 op
6 april 2021. Deze overlevering is onder andere opgenomen door

196 Q. 18:23-24
197Q.17:85
124


https://al-maktaba.org/book/23635/3635%20op%206%20april%202021
https://al-maktaba.org/book/23635/3635%20op%206%20april%202021

APPENDIX 1

‘Ali bin Ahmad al-Wahidi (gest. 468/1076) in zijn Asbab al-Nuzil
al-Qur’an. Zie: ‘Al bin Ahmad al-Wahidi. Asbab al-Nuzil al-
Qur’an. (Reasons and occasions of revelation of the Holy Quran).
Ed. Kamal Basytni Zaghlal. Dar al-Kutub al-limiyah. Beirut:
2016. P. 299

De overlevering over het inblazen van de ziel door de Engel

Ibn Mas‘Tid heeft verteld: “De Boodschapper van Allah, en hij is
de Waarheidsgetrouwe, de Geloofwaardige, heeft ons verteld:
“Waarlijk, de schepping van eenieder van jullie vindt plaats in de
buik van zijn moeder, dit gedurende veertig dagen in de vorm van
een levensklem. Daarna is het net zo lang een bloedklonter.
Vervolgens is het net zo lang een vleesklomp. Dan wordt het er
een Engel naar hem gestuurd die in hem de ziel blaast en die belast
is met het opschrijven van de volgende vier zaken: zijn
levensonderhoud, zijn sterfdag, zijn daden en of hij een
ellendeling of gelukzalige zal zijn (in het Hiernamaals). Bij Allah,
buiten Wie er geen god is, iemand van jullie zal werkelijk het soort
daden verrichten dat toebehoort aan de mensen van het Paradijs,
totdat er tussen hem en dit (Paradijs) niet meer dan armslengte
afstand is. Dan overkomt hem datgene wat voor beschikt is en hij
zal het soort daden verrichten dat toebehoort aan de mensen van
de Hel, waarna hij deze (uiteindelijk) zal binnentreden. En (zo
ook) zal iemand van jullie het soort daden verrichten dat
toebehoort aan de mensen van de Hel, totdat tussen hem en deze
(Hel) niet meer dan een armslengte afstand is. Dan overkomt hem
datgene wat voorbeschikt is en hij zal het soort daden verrichten
dat toebehoort aan de mensen van het Paradijs, waarna hij dit
(uiteindelijk) zal binnentreden.””

ul.,acuﬂd}&jbqb dbm«ﬂ‘wa)éwww\»k&y)]\mu|&
4»\ u.!a.a it asls ’c&ﬁu P§.\;>l S -GBeduasll Balall 5,2,3 §°‘L‘“3 ade 0l
dwyw‘uﬁédwwUﬁw‘d’-‘d’ﬁWUﬁN‘Mlﬂywﬂ
EETREN ‘41>|5 ‘49))9\& ubﬁ@)b).oyj ToP ad MUU./J\ 44
ujﬁudowl&lﬁwpfbluloﬁd\)’dﬂ\@ly‘wﬂ
st 5 1glddgs , dewwuuwm@w@;w g5 4%
Muwtww@aw@m— -“ujs,uy)wwda:...gm
[ALts] « [é )l Bls5] Mgt izd L JiT Jasy

Zie: lbn al-Qayyim, “Kitab al-Rih”, 223.

125






De notie van de ziel heeft filosofen en theologen sinds
de oudheid bezig gehouden. Zo hadden de grote
Griekse filosofen Plato en Aristoteles hun eigen
interpretaties. En wat te denken van de
Abrahamitische religies; het jodendom, christendom
en de islam; allen bevestigen het concept van de ziel,
hoewel de interpretaties daarover uiteenlopend zijn.
Binnen de islamitische theologie bestaan er ook
verschillende interpretaties als het aankomt op de ziel,
maar één werk is verreweg het meest bekend; het
werk Kitab al-Ruh van Ibn  Qayyim al-Jawziyya
(691/1292-751/1350).  Echter, de  islamitische
geleerden zijn niet eensgezind over de inhoud van het
boek. De inhoud zou tegenstrijdig zijn met de Koran,
Soenna en de consensus van de vrome voorgangers
(salaf) en wellicht beinvloed door de Griekse filosofie.

Het werk wat voor u ligt is een onderzoek naar het
werk Kitab al-Rah van Ibn al-Qayyim die gebaseerd is
op de hypothese: "Is lbn al-Qayyim, direct of indirect,
beinvioed door de Griekse filosofie bij het formuleren van
Zijn notie van de ziel?"

Het werk is de afstudeerscriptie van Sem van Vliet (MA)
aan de opleiding Theology & Religious studies aan de
Vrije Universiteit Amsterdam.

/M

MEDINA INSTITUUT



