
 
 



 
 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

 

Ibn al-Qayyim’s notie 

van de ziel 
Een zoektocht naar filosofische aspecten in Kitāb 

al-Rūḥ 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sem van Vliet 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Copyright © 2021 Medina Instituut 

http://www.medinainstituut.com  

info@medinainstituut.com 

Titel: Ibn al-Qayyim’s notie van de ziel. Een zoektocht naar filosofische 

aspecten in Kitāb al-Rūḥ 

Eerste druk 2021 

Alle rechten voorbehouden. Niets uit deze uitgave mag worden 

verveelvoudigd, opgeslagen in een geautomatiseerd gegevensbestand, of 

openbaar gemaakt, in enige vorm of op enige wijze, hetzij elektronisch, 

mechanisch, door fotokopieën, opnamen, of enig andere manier, zonder 

voorafgaande schriftelijke toestemming van de uitgevers. 

http://www.medinainstituut.com/
mailto:info@medinainstituut.com


 

 
 

لِ  ۞﴿
ُ
 ق

ِۖ
وحِ نِ ٱلرُّ

َ
 ع

َ
ك

َ
ون

ُ
ل ٔـَ سۡ

َ
 وَي

ا
لِيل

َ
 ق

ا
مِ إِلَّ

ۡ
عِل

ۡ
 ٱل

َ
م مِن

ُ
وتِيت

ُ
 أ

ٓ
ي وَمَا

مۡرِ رَبِّ
َ
 أ

ۡ
 مِن

ُ
وح ﴾ ٱلرُّ  

“En zij vragen jou (o Mohammed) over de ziel. Zeg: “De ziel 

behoort tot de Zaak van mijn Heer. En jullie is slechts een 

geringe mate van kennis (hierover) gegeven.” 

[Koran 17: 85] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

Inhoud 

 

Voorwoord     III 

Transliteratie tabel     V 

 

1  Introductie    1 

1 Onderzoeksprobleem, onderzoeksvraag 1 

 en deelvragen     

2 Religieuze antropologie    3 

3 Academische- en traditionele islamstudies 5 

 

2 Koranexegese (tafsīr) en de ziel  7 

1 Systematiseren van de Koranische data  7 

2 Soorten tafsīr    9 

2.1 Ibn Kathīr    10 

2.2 Fakhr al-Dīn al-Rāzī   12 

2.3 Ibn al-Qayyim    14 

 

3 Griekse Filosofie & Kalām   16 

1  Griekse Filosofie    16 

1.1 Logos    16 

1.2 Pneuma/Psyche   17 

1.3 Nous     20 

  

2 Kalām      21 

2.1 Kennismaking met Griekse Filosofie 21 

2.2 Muʻtazila    23 

2.3 Ashāʻira    26 

2.4 Ibn Sīnā    27 

 

4  Analyse van Kitāb al-Rūḥ   31 

1 Rūḥ en Nafs     32 

2 Pre-existentiële ziel en de connectie   34 

tot het lichaam  

3 Tussenperiode (Barzakh)   36 



 

 

 

4 Hiernamaals    37 

 

5  Samenvatting en conclusies   40 

Bibliografie     44 

Bijlagen: 

Index van personen     52 

Index van onderwerpen    56 

Appendix I: Systematisering van het woord Rūḥ  62 

Appendix II: Systematisering van het woord Nafs  67 

Appendix III: Index van Ḥadīth.   118 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

Voorwoord 

In de Naam van Allah, de Meest Barmhartige, de Meest 

Genadevolle. 

Voordat ik begon aan mijn bachelor-opleiding aan de Vrije 

Universiteit (VU) Amsterdam had ik nooit verwacht dat ik mijzelf 

zou ontwikkelen tot de persoon die ik vandaag de dag ben. Ik was 

sceptisch over het bestuderen van religie aan de universiteit en 

begon de opleiding met een zeer kritische blik. Deze kritische blik 

heeft ervoor gezorgd dat ik naast het curriculum vele andere 

verdiepende werken heb gelezen om zo te kijken of er ook andere 

perspectieven bestaan aangaande de stof die ik aangeboden kreeg 

vanuit de universiteit. 

Ik zie het als een Gunst van Allah dat Hij me in staat heeft gesteld 

aan de VU te studeren. Het heeft me kritisch laten denken en 

tevens sterker gemaakt in mijn geloof. Ik heb door het brede 

aanbod en diversiteit van onderwijs nieuwe perspectieven leren 

kennen en ben gestapt uit mijn eigen bubbel. Ik heb laatst al mijn 

papers en onderzoeken verzameld in een bundel als aandenken 

voor mezelf. Als ik zie hoe mijn eerste paper eruit zag en als ik dit 

vergelijk met de scriptie die ik recent heb afgerond zie ik echt een 

wereld van verschil. Dit was mij niet gelukt zonder de steun van 

Allah en daarnaast de docenten en medestudenten op de VU. Wat 

betreft mijn academische ontwikkeling heb ik veel te danken aan 

alle docenten aan de faculteit Godgeleerdheid, maar met name aan 

dr. Yaser Ellethy, de directeur van het Centrum voor Islamitische 

Theologie (CIT). Zowel tijdens de lessen van de vele islamitische 

vakken die hij heeft gedoceerd, als tijdens de begeleiding van mijn 

bachelor- en master scriptie heeft hij mij voorzien van de beste 

begeleiding en zijn kritische, maar gerechtvaardigde feedback 

heeft mijn ogen op vele vlakken geopend. Deze woorden zijn 

daarom aan hem gericht: “Ustadh, bedankt voor alles. Ik hoop dat 

we in contact blijven, dat ik van u kan blijven profiteren en dat 

Allah u een lang, gezond en gelukkig leven schenkt met uw 

dierbaren.” Ook bedank ik alle CIT-leden; dr. Pieter Coppens, dr. 

Mohamed Ajouaou, Ing. Razi Quadir, prof. Nelly van Doorn-

Harder, dr. Stella van de Wetering en dr. Welmoet Boender. En 

natuurlijk mijn twee compagnons, medestudenten en vrienden 

Soufyan Blouh en Abdessamad Yildirim. Het laatste jaar zonder 



 

 

 

jullie was een stuk zwaarder, dan de drie jaren dat we samen 

studeerden! 

Ook wil ik mijn lieve moeder bedanken voor het controleren van 

mijn scripties op taal, en alles wat ze voor mij heeft betekend in 

mijn leven. Ik begon aan de opleiding toen ik net getrouwd was 

en in deze vier jaar zijn mijn twee zonen Abderrahman en 

Ubaydullah en mijn dochter Mariëm geboren. De steun die ik heb 

gekregen van mijn vrouw om mijn studies aan de universiteit te 

vervolgen is enorm. Ik ben haar daarvoor veel verschuldigd. 

Hoewel men door diploma’s en titels in de Ogen van Allah, de 

Verhevene, niet perse in rang wordt verheven is het afronden van 

mijn scriptie een mijlpaal in mijn leven en hopelijk een mooi 

begin van een leven vol onderzoek en profijtvolle kennis. “En er 

is voor mij geen succes, behalve van Allah. In Hem stel ik mijn 

vertrouwen en tot Hem keer ik berouwvol terug.” [Koran 11:88] 

 

- Sem van Vliet  Utrecht, 24 juni 2021. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

Transliteratie tabel 

 

 

 

 

 

 

 ḍ ض a/ā/’ أ

 ṭ ط b ب

 ẓ ظ t ت

 ‘ ع th ث

 gh غ j ج

 f ف ḥ ح

 q ق kh خ

 k ك d د

 l ل dh ذ

 m م r ر

 n ن z ز

 h ه s س

 ū/w و sh ش

 i/ī/y, iyya ية ,ي ṣ ص



 
 

HOOFDSTUK 1 

Introductie 

 

1  Onderzoeksprobleem, onderzoeksvraag en 

deelvragen 

De notie van de ziel heeft filosofen en theologen sinds de oudheid 

bezig gehouden. Zo spraken de wijzen in het Vedische tijdperk in 

het oude India al over het concept ‘Atman’. Oorspronkelijk 

betekende het ‘adem’, maar later kreeg het de betekenis van ‘de 

diepste kern van ons eigen zelf’ oftewel ‘de ziel’.1 Griekse 

filosofen als Plato (427-347 v. Chr.), Aristoteles (384–322 v. 

Chr.) en Plotinus (204/5-270) hadden hun eigen noties van de ziel 

waarover zij nadachten en schreven. Zij lieten hun interpretaties 

los op de uitspraken van filosofen als Heraclitus (ca. 500 v. Chr.) 

en Socrates (469–399 v. Chr.), welke slechts gekend worden 

vanuit de overlevering. En wat te denken van de monotheïstische 

religies zoals het jodendom, christendom en de islam; allen 

bevestigen het concept van de ziel, hoewel de interpretaties 

daarover uiteenlopend zijn. Over de interpretaties van de notie van 

de ziel kan spanning bestaan tussen de domeinen van theologie, 

filosofie en wetenschap binnen de zogeheten Abrahamitische 

religies. Deze intersectionaliteit heeft er voor gezorgd dat de 

autoriteit van de schrift en de grenzen van het menselijke denken 

ter discussie werden gesteld. Zo raakten vroege- en middeleeuwse 

theologen onder invloed van Griekse filosofie regelmatig in de 

knoop met de orthodoxie over bepaalde dogma’s, zoals de notie 

van de ziel. Zo werd de vroeg neoplatonische kerkvader Origenes 

(ca. 185 – ca. 253 na Chr.) afvallig verklaard door de orthodoxie, 

omdat hij onder andere het Platonische concept van pre-existentie 

van de ziel als doctrine aannam.2  

Binnen de islamitische theologie bestaan er ook verschillende 

interpretaties als het aankomt op de ziel, maar één werk is 

 
1 Hans Joachim Störig. Geschiedenis van de Filosofie. Eenenveertigste druk. 

Spectrum. Amsterdam: 2019. P. 42 
2 Mark J. Edwards. “Origen.” Stanford Encyclopedia of Philosophy. 10 maart 
2014 geraadpleegd van https://plato.stanford.edu/entries/origen/ op 10 

maart 2021.; Kirk Essary. Origen’s Doctrine of the Soul: Platonist or Christian? 

Texas Tech University. Texas: 2008. P. 7 

https://plato.stanford.edu/entries/origen/


IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

2 
 

verreweg het meest bekend; het werk Kitāb al-Rūḥ van Ibn 

Qayyim al-Jawziyya (691/1292-751/1350). Echter, de 

islamitische geleerden zijn niet eensgezind over de inhoud van het 

boek. Zo werd het werk geprezen door al-ʻUthaymīn (gest. 

1421/2001),3 maar afgeraden door al-Albānī (gest. 1420/1999).4 

De inhoud zou volgens hem tegenstrijdig zijn met de Koran, 

Soenna en de consensus van de vrome voorgangers (salaf).5 Dit 

terwijl de werken van Ibn al-Qayyim normaal gesproken door al-

Albānī en andere criticasters worden geprezen.6 Ik vermoed dat 

Ibn al-Qayyim in zijn werk filosofische doctrines bespreekt en 

wellicht enige invloed, direct of indirect, uit de oude Griekse 

filosofie heeft gehad bij het formuleren van doctrines. Dit is de 

reden dat ik deze hypothese wil onderzoeken. Deze hypothese 

wordt geformuleerd in de volgende onderzoeksvraag: Is Ibn al-

Qayyim, direct of indirect, beïnvloed door de Griekse filosofie bij 

het formuleren van zijn notie van de ziel? 

 
3 Al-ʻUthaymīn. “Kitāb al-Rūḥ en Ḥādī al-Arwāḥ van Ibn al-Qayyim.” Geen 

datum. Geraadpleegd van https://binothaimeen.net/content/12878 op 10 

maart 2021. 
4 Al-Albānī. “Kan men terugkeren naar Kitāb al-Rūḥ van Ibn al-Qayyim?” 

Geen datum. Geraadpleegd van https://www.al-

albany.com/audios/content/3741/ القيم-لابن-الروح -كتاب-على-يعتمد-هل  op 10 maart 
2021. 
5 Al-ʻUthaymīn heeft salafisme als volgt uitgelegd: “Salafiyyah is het volgen 

van de weg van de Profeet - vrede zij met hem - en zijn Metgezellen, omdat zij 

degenen zijn die voor ons (salaf) kwamen en voor ons uit kwamen, dus het 

volgen van hen is salafiyyah.” Hij vindt echter dat er ruimte is voor 

meningsverschillen op bepaalde kwesties: “kijk naar de weg van de 

rechtvaardige vroege generaties (al-salaf al-ṣāliḥ), wat deden ze vroeger? Kijk 
naar hun manier en hoe openhartig ze waren in het geval van verschillen waarin 

ijtihād (zelfstandig redeneren) gerechtvaardigd is (en meningsverschillen zijn 

toegestaan). Salafiyyah in de zin dat ze een bepaalde partij zijn met zijn 

onderscheidende kenmerken en waarin de leden iedereen als misleid 

beschouwen, deze mensen hebben helemaal niets met salafiyyah te maken.” 

Al-ʻUthaymīn. “The true Salafis are the followers of the path of the Prophet 

(blessings and peace of Allah be upon him) and his Companions.” 4 januari 

2010. Geraadpleegd op https://islamqa.info/en/answers/125476/the-true-

salafis-are-the-followers-of-the-path-of-the-prophet-blessings-and-peace-

of-allah-be-upon-him-and-his-companions, 24 maart 2021. 
6 Al-Albānī. “Kan men terugkeren naar Kitāb al-Rūḥ van Ibn al-Qayyim?” 

Geen datum. Geraadpleegd van https://www.al-

albany.com/audios/content/3741/ القيم-لابن-الروح -كتاب-على-يعتمد-هل  op 10 maart 

2021. 

https://binothaimeen.net/content/12878
https://www.al-albany.com/audios/content/3741/هل-يعتمد-على-كتاب-الروح-لابن-القيم
https://www.al-albany.com/audios/content/3741/هل-يعتمد-على-كتاب-الروح-لابن-القيم
https://www.al-albany.com/audios/content/3741/هل-يعتمد-على-كتاب-الروح-لابن-القيم
https://islamqa.info/en/answers/125476/the-true-salafis-are-the-followers-of-the-path-of-the-prophet-blessings-and-peace-of-allah-be-upon-him-and-his-companions
https://islamqa.info/en/answers/125476/the-true-salafis-are-the-followers-of-the-path-of-the-prophet-blessings-and-peace-of-allah-be-upon-him-and-his-companions
https://islamqa.info/en/answers/125476/the-true-salafis-are-the-followers-of-the-path-of-the-prophet-blessings-and-peace-of-allah-be-upon-him-and-his-companions
https://www.al-albany.com/audios/content/3741/هل-يعتمد-على-كتاب-الروح-لابن-القيم
https://www.al-albany.com/audios/content/3741/هل-يعتمد-على-كتاب-الروح-لابن-القيم
https://www.al-albany.com/audios/content/3741/هل-يعتمد-على-كتاب-الروح-لابن-القيم


INTRODUCTIE 

 

3 

 

Om deze onderzoeksvraag te beantwoorden heb ik drie 

deelvragen opgesteld, die in deze thesis als drie afzonderlijke 

hoofdstukken zullen functioneren: 

- Hoe wordt de ziel genoemd in de Koranexegese (tafsīr) 

en wat is de positie van Ibn al-Qayyim?  

- Hoe werd de ziel besproken binnen de islamitische 

kalām- en filosofische traditie voor Ibn al-Qayyim? 

- Welke onderwerpen in Kitāb al-Rūḥ zouden mogelijk 

Griekse filosofische invloeden op de notie van de ziel 

kunnen hebben? 

2 Religieuze antropologie 

De zoektocht naar de ziel kan ons meer vertellen over wat het 

betekent om mens te zijn. In feite is deze zoektocht van Ibn al-

Qayyim dan ook een vorm van antropologie. Echter, deze vorm 

van antropologie moet niet worden verward met de empirische 

antropologie wat een verzameling van wetenschappen is die de 

mens bestudeert aan de hand van waargenomen fenomenen door 

experimenten en consequenties van onderzochte data.7 Hieronder 

vallen de biologische- en sociale antropologie die antwoorden 

proberen te formuleren op de vraag ‘wat is de mens?’ Hieronder 

vallen de enkele benaderingen van het materialisme, fysicalisme 

en naturalisme waar de atheïstisch bioloog Richard Dawkins een 

woordvoerder van is. Deze benaderingen gaan ervan uit dat de 

mens niets anders is dan materie, zoals La Mettrie (gest. 1751) 

stelde: “L’Homme Machine”,8 en waarover Feuerbach (gest. 

1872) zei: “Der Mensch ist was er isst”;9 oftewel de mens is 

slechts een robot die bestaat uit DNA, een organisme zonder ziel. 

Een andere vorm van antropologie die hieronder valt is de sociale 

antropologie, wat onder andere het uitgangspunt van het 

marxisme van de twintigste eeuw is: het is de maatschappij die 

bepaalt wat het is om een mens te zijn. 

 
7 Harry Willemsen (red.). Woordenboek Filosofie. Van Gorcum. 

Assen/Maastricht: 1992. P. 23-24. 
8 Julien Offray de La Mettrie. Man a Machine. Philosophical and Historical 

Notes by Gertrude Carman Bussey. The Open Court Publishing Co. Chicago: 

1912. 
9 Birgit Meyer. “Der Mensch ist was er isst.” Religious Matters in an Entangled 

World. Utrecht University. 24 augustus 2019. Geraadpleegd van 

https://religiousmatters.nl/der-mensch-ist-was-er-isst/ op 25 maart 2021. 

https://religiousmatters.nl/der-mensch-ist-was-er-isst/


IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

4 
 

De antropologie waar mijn onderzoek op is gebaseerd bevindt 

zich op theologisch terrein. Deze vorm van antropologie zoekt 

niet naar de vraag ‘wat is de mens?’, maar zoekt net als de 

filosofische antropologie naar vragen als ‘wie is de mens?’ en ‘wat 

is de natuur van de mens?’. De empirische antropologie gaat 

slechts uit van waargenomen materie, terwijl de theologische 

antropologie uitgaat van openbaring als ultieme autoriteit als het 

aankomt op zaken die niet waar te nemen zijn, zoals het Wezen 

van God, Engelen, het leven na de dood of in het geval van dit 

onderzoek de ziel. Men kijkt naar wat de openbaring stelt om 

daarover doctrines te formuleren. Het is belangrijk om te 

vermelden dat de empirische antropologie en de theologische 

antropologie vanuit twee verschillende domeinen redeneren. De 

ene gaat uit van empirische waarneming, terwijl de andere zich 

baseert op de Heilige Schrift. De discussie tussen beide wordt erg 

moeilijk zolang men niet vanuit eenzelfde discipline redeneert. 

Sommigen hebben gelijke grond proberen te vinden in de 

filosofie, maar de filosofische doctrines hebben er regelmatig voor 

gezorgd dat de Heilige Schrift werd ondermijnd, wat vervolgens 

weer tot spanningen heeft geleid tussen de filosofen en de 

theologen. Er bestaan dus spanningen tussen de domeinen van 

theologie en filosofie – en tevens de wetenschap –, maar bestaat 

er ook enige vorm van intersectionaliteit? Heeft het wel zin om de 

theologische antropologie te onderzoeken? Het antwoord hierop 

is niet eenduidig. Ten eerste heeft de theologische antropologie 

directe gevolgen voor ons mens- en wereldbeeld en dit heeft weer 

empirische gevolgen, zoals de vraag over de oorsprong van de 

mens; komen we van apen of komen we van Adam en Eva? Het 

heeft daarnaast ook consequenties voor het materialisme en relatie 

tussen lichaam en geest, want als we een ziel hebben zijn we geen 

machines bestaande uit slechts materie. Ook heeft het impact op 

de menselijke vrijheid; heeft de mens keuzevrijheid of is alles 

voor hem gedetermineerd. Er zullen conflicten tussen beide 

bestaan en theologische posities moeten dus worden bevestigd of 

ontkracht wil men tot waarheid van zaken komen. Daarnaast 

proberen de filosoof en theoloog dezelfde vragen te 

beantwoorden. Echter, een filosoof geeft niet vanzelfsprekend 

ultieme autoriteit aan God en de Heilige Schrift; terwijl de 

theoloog dit wel doet. Tot slot is het belangrijk om met 

verschillende visies en meningen in dialoog te gaan over de 

belangrijkste levensvragen, zoals het bestaan van de ziel. In de 



INTRODUCTIE 

 

5 

 

Westerse samenlevingen in de eenentwintigste eeuw waarin alle 

overtuigingen, levensvisies en religies persoonlijke keuzes zijn, 

zoals filosoof Charles Taylor stelt in A Secular Age,10 kan men 

leren van elkaars inzichten en meer begrip voor elkaar hebben. 

Het onderzoek zal dus een bijdrage leveren aan het brede veld van 

onderzoek binnen de religieuze antropologie naar de ziel vanuit 

verschillende religieuze perspectieven en hoe deze met elkaar 

communiceren. Daarbij draagt het bij aan de discussie over de rol 

van het intellect en het gebruik van logica in het interpreteren van 

de Heilige Tekst, met name in de islamitische theologie. Het 

onderzoek heeft daarnaast raakvlakken met andere religieuze 

tradities, met name het jodendom en het christendom. Ik zal 

onderzoeken in welke mate de verschillende religies invloed op 

elkaar hebben uitgeoefend in het formuleren van doctrines. 

Hiermee tracht ik inzicht te krijgen op de vroege interreligieuze 

dialoog tussen moslims, joden en christenen; wat er voor kan 

zorgen dat de hedendaagse interreligieuze dialoog bevorderd 

wordt. Ole Martin Høystad stelde in haar cultuurgeschiedenis van 

de ziel dat “men zichzelf pas kan begrijpen in een multiculturele 

samenleving als hij de ander begrijpt”.11 In haar poging de 

islamitische ziel te beschrijven maakt zij echter grote academische 

blunders. Dit laat zien dat er in het Westen bij enkele academici 

een grote onwetendheid is over de islamitische theologie.12 Deze 

scriptie zal trachten een duidelijk beeld te schetsen over de notie 

van de ziel die besproken wordt binnen de islamitische theologie 

om deze onwetendheid weg te halen. 

3 Academische- en traditionele islamstudies 

Met het onderzoek naar Kitāb al-Rūḥ tracht ik nieuwe inzichten te 

geven in de academische islamitische (theologische) studies over 

de notie van de ziel. Deze scriptie is in eerste instantie gebaseerd 

op literatuuronderzoek en een kritische analyse van het werk van 

 
10 Charles Taylor. Een seculiere tijd. Zesde druk. Lemniscaat. Rotterdam: 2009. 
11 Ole Martin Høystad. De ziel. Een cultuurgeschiedenis. Vertaald door Wouter 

De Jong. Athenaeum-Polak & van Gennep. Amsterdam: 2018. P. 9 
12 Zo presenteert zij zwakke overleveringen als bevestigde uitspraken van de 
Profeet Mohammed, presenteert extreem soefisme als mainstream-islam, 

neemt Westerse generalisaties over die betrekking hebben op de islam (met 

geweld, positie van de vrouw etc.), heeft nafs en rūḥ in het Arabisch verkeerd 

gespeld, stelt dat Ibn Sīnā uit Andalusië komt en vele andere blunders. 

Daarnaast bespreekt zij eigenlijk alles, behalve de daadwerkelijke 

theologische-filosofische discussies over de ziel. Zie: Ibid., 447-469. 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

6 
 

Ibn al-Qayyim. Ik verricht deskresearch en werk met bestaande 

data en literatuur. Naast de teksten van de Koran en Soenna, als 

primaire bronnen, gebruik ik Kitāb al-Rūḥ zelf, aangezien mijn 

onderzoek op dit werk is gebaseerd. Los van de bovengenoemde 

artikelen zal ik ook enkele werken van Griekse en islamitische 

filosofen en theologen analyseren en deze opnemen in mijn 

onderzoek. Hierbij zal ik tevens academisch onderzoek 

raadplegen dat hierbij aansluit. Er zijn een handjevol Westerse 

academici die onderzoek hebben gedaan naar Ibn al-Qayyim en 

Kitāb al-Rūḥ in het bijzonder, maar het onderzoek naar Kitāb al-

Rūḥ is tot nu toe beperkt gebleven. Zo heeft Livnat Holtzman 

degelijk onderzoek verricht naar Ibn Qayyim al-Jawziyya in het 

algemeen. Samen met Caterina Bori had ze een project genaamd 

“A Scholar in the Shadow” waar verschillende academici aan 

hebben bijgedragen. Voor de biografie van Ibn al-Qayyim, die ik 

in dit onderzoek niet uitgebreid zal behandelen, verwijs ik dan ook 

naar hun volgende artikelen: Caterina Bori en Livnat Holtzman, 

“A Scholar in the Shadow” (2010) en Livnat Holtzman, “Ibn 

Qayyim al-Jawziyyah” (2009). Tevens verricht Jon Hoover 

onderzoek naar Ibn al-Qayyim en voornamelijk ook naar zijn 

docent Ibn Taymiyya. Wat betreft Kitāb al-Rūḥ verricht Tzni 

Langermann nuttig onderzoek, zo heeft hij de artikelen “The 

Naturalization of Science in Ibn Qayyim al-Ǧawziyya’s “Kitāb al-

Rūḥ”” (2010) en “Ibn al-Qayyims Kitab al-Ruh: Some Literary 

Aspects” (2013) geschreven. Tevens heeft  Geneviève Gobillot 

het artikel  “Corps (badan), âme (nafs) et esprit (rūḥ) selon Ibn 

Qayyim al-Ğawziyyah à travers son Kitāb al-rūḥ: Entre théologie 

rationnelle et pensée mystique.” (in Shadow, 229-258) geschreven 

en Holtzman refereert in sommige artikelen naar Kitāb al-Rūḥ, 

waaronder in het artikel “Elements of Acceptance and Rejection 

in Ibn Qayyim al-Jawziyya’s Systematic Reading of Ibn Hazm” 

(2013). Het werk van Aboe Ismail en studenten “de interpretatie 

van de betekenissen van de Koran” is gebruikt voor de vertaling 

van de Koranverzen, een persoonlijke favoriet. De Koranverzen 

die in dit werk worden aangehaald, zijn geen vertaling uit het 

Arabisch, maar slechts een interpretatie van de betekenis. Dit 

komt doordat de Koran in het Arabisch is geopenbaard en nooit 

kan worden vertaald in een andere taal die recht doet aan de 

Arabische bewoording.



 
 

HOOFDSTUK 2 

Koranexegese (tafsīr) en de ziel 

 

In deze deelvraag wordt de Koranische data gesystematiseerd 

waarin de ziel wordt genoemd. Daarnaast zal er ingegaan worden 

op de verschillende methodes van tafsīr. Islamitische theologen 

keren al eeuwen lang terug naar exegesewerken voor het begrip 

van de Koran en het formuleren van geloofsdoctrines. Er zullen 

door mij voorbeelden gegeven worden van verschillende exegeses 

van een specifiek vers (17:85) uit de Koran over de ziel. In de 

laatste paragraaf van dit hoofdstuk zullen Ibn al-Qayyim’s 

standpunten worden geanalyseerd en zal het duidelijk worden of 

deze dichter bij de traditionele- of kalām-filosofische exegese 

staan. 

1 Systematiseren van de Koranische data 

Er zijn verschillende manieren om woorden op te zoeken in de 

Koran en deze te categoriseren. Vroeger gebeurde dit uiteraard 

door de Koran van kaft tot kaft te lezen en de woorden eruit te 

halen. Vandaag de dag bestaan er zoekmachines, zoals 

www.tanzil.net. Ik heb hier de woorden rūḥ en nafs ingevoerd en 

de uitkomsten, na een kritische blik, gesystematiseerd in twee 

verschillende tabellen, die te vinden zijn in appendix I en II. Voor 

de vertaling, of interpretatie van de betekenis, heb ik gerefereerd 

aan het werk van Aboe Ismail en studenten. Hierin interpreteren 

zij de verzen in de Koran in het licht van de exegesewerken van 

al-Ṭabarī en Ibn Kathīr,13 wiens exegeses bekend staan om hun 

methodische benadering volgens de traditionele methode (tafsīr 

bi-‘l-riwāya). 

De ziel, in het Arabisch al-rūḥ of al-nafs, komt meerdere malen 

voor in de Koran. Rūḥ komt 21 keer voor in twintig verschillende 

verzen. Het aantal Makki verzen daarvan is 71,4 procent (vijftien 

keer) en het aantal Madani verzen is 28,6 procent (zes keer).14 

 
13 Aboe Ismail & studenten. De interpretaties van de betekenissen van de 

Koran. 3e druk. Stichting as-Soennah. Den Haag: 2014. P. 5 
14 Makki-verzen zijn volgens de meest bekende mening verzen die geopenbaard 

zijn voordat de Profeet de emigratie (hijra) had verricht naar de stad Medina. 

Madani-verzen zijn verzen die geopenbaard zijn na de emigratie. Deze mening 

http://www.tanzil.net/


IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

8 
 

Allah verwijst met het woord Rūḥ negen keer naar de Engel Jibrīl 

(Gabriël),15 zesmaal noemt hij het Zijn Ziel wanneer Hij Spreekt 

over de ingeblazen zielen van de profeten Adam en ʻĪsā,16 drie 

keer als verwijzing naar de Openbaring, éénmaal als Leiding en 

twee keer als ‘ziel’ in Q. 17:85. Dit is tevens het enige vers van de 

Koran over de ziel die een aparte paragraaf heeft in Ibn al-

Qayyim’s Kitāb al-Rūḥ:17 “En ze vragen jou (o Mohammed) over 

de ziel (rūḥ). Zeg: “De ziel behoort tot de Zaak van mijn Heer. En 

jullie is slechts een geringe mate van kennis (hierover) 

gegeven.”18  

Het woord nafs komt veel vaker voor, maar liefst 290 keer in 266 

verschillende verzen. Het Makki-Madani percentage is bijna 

gelijk; 50,3 procent is Makki (147 keer) en 49,7 procent is Madani 

(143 keer). Nafs verwijst in de meeste verzen naar zelf, ziel of 

levens. Uit de verzen van de Koran komt naar voren dat Allah de 

zielen heeft geschapen en dat hij hen voorziet van leiding en hen 

niet boven hun vermogen belast. 19,20,21 Er zijn verschillende 

soorten nafs: die oproept naar het slechte,22 die zichzelf verwijt,23 

en de tot rust gekomen nafs.24 Ook zullen de anfus (mv. nafs) weg 

worden genomen van het lichaam tijdens de slaap en terug 

gebracht op het moment van ontwaken, terwijl de zielen op het 

moment van overlijden niet terugkomen.25 Na het sterven zullen 

de anfus weer opgewekt worden en bij Allah worden verzameld 

op de Dag des Oordeels.26 In het Hiernamaals zal de 

eindafrekening plaatsvinden, waarin de anfus worden beloond of 

bestraft naar aanleiding van de daden die zij hebben verricht in 

deze wereld.27 De mens wordt hier meerdere malen aan herinnerd 

 
wordt gehanteerd voor dit werk. Zie: Al-Zarkashī. Al-Burhān fī ʻulūm al-

Qur’ān. Dar al-Ḥadīth. Caïro: 1427/2006. P. 132  
15 Q. 2:87, 2:253; 5:110 
16 Q. 15:28-29, 32:9, 38:72, 21:91, 66:12 
17 Ibn Qayyim al-Jawziyya. Al-Rūḥ. Redactie: ̒ Iṣām al-Dīn al-Ṣibābatī. Dār al-

Ḥadīth. Caïro: 1424/2003. P. 195. 
18 Q. 17:85 
19 Q. 4:1, 7:189 
20 Q. 91:7-9 
21 Q. 2:286 
22 Q. 12:53 
23 Q. 75:2 
24 Q. 89:27 
25 Q. 39:42 
26 Q. 81:7 
27 Q. 2:48, 2:281; 3:25 en vele anderen. 



KORANEXEGESE (TAFSĪR) EN DE ZIEL 

9 

 

door Allah in vele verzen.28 Deze Koranische data is de basis 

geweest voor vele exegeten, theologen en filosofen voor het 

beantwoorden van de vragen die zij oproept. 

2 Soorten tafsīr  

Het woord tafsīr betekent ‘de uitleg of interpretatie van iets’. Het 

woord is het werkwoordelijk zelfstandig naamwoord van het 

infinitief fassara, wat ‘uitleggen, verklaren, toelichten, 

interpreteren’ betekent.29 Een ander woord voor tafsīr is ta’wīl, 

zoals al-Ṭabarī aangeeft.30 Varianten van tafsīr worden vermeld 

door de metgezel Ibn ʻAbbās (gest. 68/687): “Er zijn vier soorten 

van tafsīr: de soort die de Arabieren kennen vanuit hun taal, tafsīr 

waarvoor niemand wordt geëxcuseerd indien hij deze niet kent, 

tafsīr die de geleerden kennen en tafsīr die alleen bekend is bij 

Allah.”31 Van deze vier soorten zijn er overleveringen bekend die 

teruggaan op de Profeet Mohammed, zijn metgezellen en 

opvolgers. Zij hebben de Koran van commentaar voorzien op het 

moment dat deze zichzelf niet verduidelijkt middels zijn taal of 

andere verzen.32,33 Deze overleveringen, die teruggaan op hen 

middels een keten (sanad) zijn opgeschreven door de vroege 

Koranexegeten (muffassirūn).34 Zo ontstonden er verschillende 

exegesewerken op basis van overlevering (tafsīr bi’l-riwāya),35 

zoals van al-Ṭabarī (gest. 310/922) en Ibn Kathīr (gest. 774/1374) 

waarin zij de Koran trachtten uit te leggen middels andere 

Koranverzen, uitspraken van de Profeet, zijn metgezellen of 

opvolgers.36 De tegenhanger van de traditionele exegese is de 

exegese op basis van de menselijke rede (tafsīr bi’l-ra’y). Het 

uitgangspunt hier is niet de traditionele overleveringen die 

 
28 Q. 59:18 
29 Yasir Qadhi. Een introductie tot de wetenschappen betreffende de Qor-aan. 

Vertaald door Aboe Yoesoef ʻAbdoellaah. Uitgeverij Momtazah. Helmond: 

2019. P. 475 
30 Ibid., 476. 
31 Al-Ṭabarī 75/1 Ed: Shakhir, zie: ʻAbd al-ʻAzīz al-Ṭarīfī. Al-Taqrīr fī asānīd 

al-tafsīr. Maktaba Dār al-Minhāj. Jeddah: 2011. P. 3 
32 Ibid. 
33 Abdelilah Ljamai. Inleiding tot de studie van de koran. 
Ontstaansgeschiedenis en methodes van de koranexegese. Uitgeverij Meinema. 

Zoetermeer: 2005. P. 94 
34 Ibid., 93-96 
35 Muhammad Ibn Salih al-Uthaymin. Muqaddima al-Tafsīr lishaykh al-islām 

Ibn Taymiyya. Dār al-Waṭan. 2012. P. 143. 
36 Ljamai, “Inleiding tot de studie van de koran”, 96. 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

10 
 

teruggebracht worden naar de Profeet Mohammed, zijn 

metgezellen en de generaties die hen volgden. Het uitgangspunt 

hiervoor is menselijke redenering en persoonlijke opinies. Deze 

vorm van exegese wordt onder andere gehanteerd door Fakhr al-

Dīn al-Rāzī (gest. 606/1210). Op het gebied van de klassieke 

tafsīr-methodologie is de school gebaseerd op overlevering 

(riwāya) het dominante karakter onder de vroege muffassirūn. Zij 

konden verschillen in variëteit, maar waren over het algemeen niet 

tegenstrijdig met elkaar. Ze gaven meestal een exegese van 

dezelfde betekenis door verschillende overleveringen of 

interpretaties.37 Aanhangers van de traditionele methode van 

tafsīr hebben kritiek op de exegese die gebaseerd is op de 

menselijke ratio, omdat het spreken over de Woorden van Allah 

zonder kennis zou zijn. Ibn Taymiyya, de docent van Ibn al-

Qayyim, stelde dat het verboden is om de Koran uit te leggen aan 

de hand van menselijke redenering.  

In de volgende paragrafen zullen de exegeses van vers 17:85 van 

Ibn Kathīr, al-Rāzī en Ibn al-Qayyim  worden behandeld 

aangaande de ziel. Ik heb gekozen voor de exegese van Ibn Kathīr 

in plaats van al-Ṭabarī, omdat deze over het algemeen 

toegankelijker wordt geacht dan al-Ṭabarī, terwijl de inhoud 

weinig van elkaar verschilt.38  

2.1 Ibn Kathīr 

“En ze vragen jou (o Mohammed) over de ziel (rūḥ). Zeg: “De 

ziel behoort tot de Zaak van mijn Heer. En jullie is slechts een 

geringe mate van kennis (hierover) gegeven.” 

[Koran 17:85] 

Ibn Kathīr geeft aan in zijn tafsīr dat al-Bukhārī in zijn ṣaḥīḥ heeft 

opgenomen dat Abdullah ibn Masʻūd over dit vers zei: “Eens liep 

de Profeet – vrede zij met hem – samen met mij op een plantage. 

Toen hij op een stengel van een palmblad uitrustte, kwam een 

groep joden voorbij gelopen. Sommigen van hen zeiden tegen de 

 
37 Ellethy, “Islam, Context, Pluralism and Democracy,” 37. 
38 Muḥammad Ṣāliḥ al-Munajjid. “Which is more sound, Tafseer Ibn Katheer 

or Tafseer al-Tabari?” Geraadpleegd van 

https://islamqa.info/en/answers/43778/which-is-more-sound-tafseer-ibn-

katheer-or-tafseer-al-tabari op 9 juni 2021.  

https://islamqa.info/en/answers/43778/which-is-more-sound-tafseer-ibn-katheer-or-tafseer-al-tabari
https://islamqa.info/en/answers/43778/which-is-more-sound-tafseer-ibn-katheer-or-tafseer-al-tabari


KORANEXEGESE (TAFSĪR) EN DE ZIEL 

11 

 

anderen: “Vraag hem over de rūḥ.” Terwijl anderen zeiden: “Wat 

is de reden dat je dat zal vragen?” Weer andere zeiden: “Vraag 

hem dat niet, want hij zal je een antwoord geven dat je niet leuk 

vindt.” Toch zeiden ze: “Vraag hem.” Dus zij vroegen hem over 

de rūḥ. De Profeet – vrede zij met hem – bleef stil en gaf geen 

antwoord. Ik wist dat hij openbaring ontving, dus ik bleef waar ik 

was. Toen de openbaring klaar was, zei de Profeet – vrede zij met 

hem –: “En zij vragen jou (o Mohammed) over de ziel. Zeg: “De 

ziel behoort tot de Zaak van mijn Heer. En jullie is slechts een 

geringe mate van kennis (hierover) gegeven.”39 Daarna zegt Ibn 

Kathīr: “Deze context lijkt te suggereren dat dit vers is 

geopenbaard in Medina, en dat het was geopenbaard toen de joden 

hem dit vroegen in Medina, alhoewel de complete sūrah is 

geopenbaard in Mekka. Het antwoord hierop kan zijn dat het vers 

voor een tweede keer is geopenbaard in Medina, nadat het al een 

keer was geopenbaard in Mekka, of dat hij geïnspireerd is door 

Allah om hen te beantwoorden met dit vers.”40 

Al-ʻAwfī heeft overgeleverd dat Ibn ʻAbbās zei: “Dit ging over 

toen de joden tegen de Profeet – vrede zij met hem – zeiden: 

“Vertel ons over de rūḥ en hoe de rūḥ in het lichaam wordt gestraft 

(want de rūḥ is iets waar alleen Allah kennis over heeft, en er was 

geen openbaring over). Hij antwoordde hen niet. Toen kwam 

Jibrīl naar hem en zei: “Zeg: “De ziel behoort tot de Zaak van mijn 

Heer. En jullie is slechts een geringe mate van kennis (hierover) 

gegeven.”41 Toen de Profeet – vrede zij met hem – dit aan hen 

vertelde, zeiden zij: “Wie heeft jou dit verteld?” Hij zei: “Jibrīl 

bracht het bij mij van Allah.” Zij zeiden: “Bij Allah, niemand 

heeft het jou verteld, behalve onze vijand (d.w.z. Jibrīl). Toen 

openbaarde Allah: “Zeg (O Mohammed): “Wie een vijand is van 

Jibrīl, waarlijk, hij heeft het (d.w.z. deze Koran) met de 

Toestemming van Allah op jouw hart neergezonden, ter 

bevestiging van datgene wat daarvóór was geopenbaard.”42,43 

 
39 Ibn Kathīr. Tafsir Ibn Kathir (Abridged). Vol. 6. Abridged by a group of 
scholars under the supervision of Shaykh Safiur-Rahman al-Mubarakpuri. 

Darussalam. Riyadh: 2003. P. 76 
40 Ibid. 
41 Q. 17:85 
42 Q. 2:97 
43 Ibn Kathīr, “Tafsir Ibn Kathir (vol. 6)”, 77. 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

12 
 

Ibn Kathīr bevestigt dat dit vers over de menselijke ziel gaat en 

zei verder over dit vers: “De exegeten hebben verschillende 

meningen over de bedoeling van rūḥ in deze context. Eén daarvan 

is dat de arwāḥ (mv. rūḥ) van de nakomelingen van Adam wordt 

bedoeld. Suhaylī heeft het meningsverschil tussen de islamitische 

geleerden vermeld betrekkende of de rūḥ en de nafs (ziel) 

hetzelfde zijn of niet. En hij heeft vastgesteld dat het een lichte 

essentie (dhāt laṭīfa) is, zoals de lucht, die loopt in het lichaam 

zoals het water loopt in de boomaderen. Hij stelde ook vast dat de 

rūḥ die de Engel blaast in de embryo de nafs is op voorwaarde dat 

het verbonden is met het lichaam en dat het daardoor bepaalde 

eigenschappen krijgt van lof of misprijzen. Het is dan of de tot 

rust gekomen ziel (al-nafs al-muṭma’inna) of de ziel die leidt tot 

het slechte (al-nafs amāratu bi al-sū’). Net zoals het water het 

leven betekent voor de bomen. Deze krijgt wegens het mengen 

ermee een specifieke naam; indien het bijvoorbeeld verbonden is 

aan een druivenboom, en je maakt er sap van, dan wordt het of 

druivendrank of wijn. Het kan immers nooit als water genoemd 

worden, behalve op een metaforische manier. Op een gelijke 

manier wordt de nafs niet genoemd als rūḥ, en de rūḥ niet als nafs, 

behalve op deze (metaforische) manier. De opsomming wat we 

zeggen is dat rūḥ de bron is van de nafs en haar essentie. En nafs 

is een combinatie van deze en haar verbondenheid met het 

lichaam. En zij is hetzelfde (als de rūḥ) van hetzelfde aspect, maar 

niet van alle aspecten. En Allah weet het Beste.”44 

2.2 Fakhr al-Dīn al-Rāzī 

Fakhr al-Dīn al-Rāzī breekt in zijn exegetisch werk Mafātīḥ al-

Ghayb met de traditionele methode van tafsīr.45 Hij stelt dat rūḥ 

in dit vers (17:85) gaat over hetgeen de oorzaak is van leven in 

een mens. De ḥadīth-canon geldt als basis voor zijn exegese, maar 

 
44 Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qurān al-Aẓīm, geraadpleegd van 
https://www.altafsir.com/Tafasir.asp?tMadhNo=1&tTafsirNo=7&tSoraNo=1

7&tAyahNo=85&tDisplay=yes&Page=3&Size=1&LanguageId=1 op 23 juni 

2021.  
45 Tariq Jaffer. “Fakhr al-Dīn al-Rāzī on the Soul (al-nafs) and Spirit (al-rūḥ): 

An Investigation into the Eclectic Ideas of Mafātīḥ al-ghayb.” Journal of 

Qur’anic Studies, 2014, vol. 16, no. 1 (2014), pp. 95. 

https://www.altafsir.com/Tafasir.asp?tMadhNo=1&tTafsirNo=7&tSoraNo=17&tAyahNo=85&tDisplay=yes&Page=3&Size=1&LanguageId=1
https://www.altafsir.com/Tafasir.asp?tMadhNo=1&tTafsirNo=7&tSoraNo=17&tAyahNo=85&tDisplay=yes&Page=3&Size=1&LanguageId=1


KORANEXEGESE (TAFSĪR) EN DE ZIEL 

13 

 

hij levert hier kritiek op en breidt dit uit met verschillende 

filosofische overwegingen en debatten.46 Zo stelt hij: 

“Er is overgeleverd dat de joden tegen de Quraysh 

zeiden: “vraag Mohammed over drie zaken, als hij jullie 

inlicht over twee en zwijgt over de derde is hij een 

Profeet: vraag hem over de mensen van de grot (Aṣḥāb 

al-Kahf), Dhū al-Qarnayn en over de ziel (rūḥ).” Zij 

vroegen dit aan de Boodschapper van Allah, waarop hij 

– vrede zij met hem – zei: “Ik zal jullie hier morgen over 

inlichten”, zonder dat hij in shā’ Allah (als Allah het 

wil) zei. Hierop werd er vier dagen niets aan hem 

geopenbaard, waarna Allah openbaarde: “En zeg 

waarlijk niet over iets: “Waarlijk, ik zal het morgen 

doen.” Behalve (als je daarbij zegt:) in shā’ Allah”.47 

Toen heeft hij het verhaal van de mensen van de grot 

(Aṣḥāb al-Kahf) en Dhū al-Qarnayn uitgelegd en zweeg 

over de ziel, waarna Allah openbaarde: “De ziel behoort 

tot de Zaak van mijn Heer.”48 En hij toonde aan dat het 

verstand van de schepping niet in staat is de waarheid 

van de ziel te kennen: “En jullie is slechts een geringe 

mate van kennis (hierover) gegeven.”49,50 Onder de 

mensen zijn er die deze overlevering op de een of andere 

manier bekritiseren. Ten eerste: Dat de ziel noch een 

grotere zaak, noch een hogere plaats heeft dan Allah, de 

Almachtige. Als kennis van Allah, de Almachtige 

mogelijk is en zelfs plaatsvindt, welke belemmering 

verhindert haar dan om de ziel te kennen?” [..] “De 

kwestie van de ziel is bekend bij de kleinste filosofen en 

de laagste van de mensen van kalām. Als de Profeet – 

vrede zij met hem – zou zeggen dat hij deze niet kent 

zou dat een vernedering zijn. Onwetendheid over een 

dergelijke kwestie zou een persoon vernederen, dus hoe 

 
46 Ibid. 
47 Q. 18:23-24 
48 Q. 17:85 
49 Q. 17:85 
50 Deze overlevering is onder andere opgenomen door ʻAlī bin Aḥmad al-

Wāhidī (gest. 468/1076) in zijn Asbāb al-Nuzūl al-Qur’ān. Zie: ̒ Alī bin Aḥmad 

al-Wāhidī. Asbāb al-Nuzūl al-Qur’ān. (Reasons and occasions of revelation of 

the Holy Quran). Ed. Kamāl Basyūni Zaghlūl. Dar al-Kutub al-Ilmiyah. Beirut: 

2016. P. 299 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

14 
 

zit het met de Boodschapper die de meest kennis van de 

geleerden heeft en de beste van deugd.”51 

Door kritiek te leveren op deze overlevering creëert al-Rāzī ruimte 

voor zijn filosofische benadering over de notie van de ziel. Hij 

bespreekt de verschillende theorieën van de filosofen en de 

mensen van kalām. Hij neemt hier de rol van commentator op 

zich. Dit zorgt ervoor dat hij de filosofische debatten kan 

verweven met de wetenschap van tafsīr.52 Hij behandelt 

verschillende filosofische vragen, zoals over de essentie van de 

ziel, waar dit vers antwoord op zou moeten geven. De betekenis 

(ta’wīl) moet volgens hem niet gezocht worden in de traditionele 

exegese, maar aan de hand van filosofische vragen.53  

Al-Rāzī komt in de exegese van dit vers tot de conclusie dat de 

ziel een bestaand gegeven is dat in essentie verschilt met het 

lichaam.54 Hiervoor maakt hij zowel gebruik van schriftelijke 

(naqlī) als rationele (ʻaqlī) bewijzen.55 Al-Rāzī bevestigt dus het 

bestaan van de ziel. Hier neemt hij de notie van Ibn Sīnā over 

waarin hij stelt dat de ziel immaterieel is en geen ruimte bezit. 

Hier wijkt hij af van de positie van de Ashʻarieten (Ashāʻira) die 

over het algemeen stelden dat de ziel in het lichaam verblijft of 

iets lichamelijks bezit.56 Het laat zien dat al-Rāzī breekt met de 

oorspronkelijke posities van de vroegere Ashāʻira en een nieuwe 

trend begint zijn theologie.57 Hij weerlegt de mensen van kalām 

met filosofische argumenten, zich baserend op Hellenistisch 

gedachtegoed.58  

2.3 Ibn al-Qayyim 

Ook Ibn al-Qayyim bespreekt in Kitāb al-Rūḥ het vers dat Ibn 

Kathīr en al-Rāzī hebben besproken in hun exegesewerken. Ibn 

al-Qayyim baseert zich bij de uitleg van het vers op de authentieke 

overlevering van Ibn Masʻūd, die Ibn Kathīr ook gebruikt, en stelt 

 
51 Fakhr al-Dīn al-Rāzī, Mafātīḥ al-Ghayb, vol. 21, p. 391-392. Geraadpleegd 

van https://al-maktaba.org/book/23635/3635 op 6 april 2021. 
52 Jaffer, “Fakhr al-Dīn al-Rāzī on the Soul (al-nafs) and Spirit (al-rūḥ)”, 96. 
53 Ibid., 98. 
54 Ibid., 101. 
55 Ibid., 97. 
56 Ibid., 97. 
57 Ibid. 
58 Ibid. 

https://al-maktaba.org/book/23635/3635


KORANEXEGESE (TAFSĪR) EN DE ZIEL 

15 

 

dat de overlevering waarin Quraysh de joden vroegen, die al-Rāzī 

noemt, zwak is.59 Ook stelt hij dat het vers daarom een Madani 

vers is, en geen Makki vers. Hier wijkt hij dus af van de 

interpretatie van Ibn Kathīr.60 Hierna bespreekt hij zes 

overleveringen die teruggaan op Ibn ʻAbbās. Echter, hij neemt de 

tweede overlevering die Ibn Kathīr opneemt niet mee in zijn 

discussie.61 Ibn al-Qayyim neemt in zijn bespreking een bepaald 

standpunt in, die op zijn minst opvallend te noemen is: “Het is 

bekend dat de joden vroegen naar een kwestie die alleen bekend 

kon worden door openbaring. Namelijk de Rūḥ die bij Allah is, 

welke de mens niet kent. Wat betreft de ziel van de mens, deze is 

niet onbekend, verschillende religieuze denominaties hebben 

erover gesproken, daarom kan het antwoord niet zijn van de 

tekenen van profeetschap.”62 Ibn al-Qayyim lijkt hier de 

interpretatie van al-Rāzī te volgen. Echter, hij stelt niet dat het gaat 

over de menselijke ziel. Wel geeft hij aan dat sommigen van de 

salaf stelden dat dit vers gaat over de menselijke ziel, maar, zo 

stelt hij, zij worden tegengesproken door alle vroegere geleerden 

(salaf) en dit is volgens hem een mening die aangehouden wordt 

door sommige latere geleerden (khalaf). De Rūḥ die in dit vers 

wordt genoemd is volgens hem: “een grote Engel die zal opstaan 

met de andere Engelen op de Dag der Opstanding, zoals Allah in 

zijn Boek heeft vermeld.”63 Ibn al-Qayyim formuleert hier dus zijn 

eigen interpretatie, die niet overeenkomt met de interpretaties van 

Ibn Kathīr en al-Rāzī.  Wel neemt hij de notie van al-Rāzī over dat 

de menselijke ziel niet iets onbekends is. Dit lijkt te suggereren 

dat hij op zijn minst beïnvloed is door het werk van al-Rāzī. 

 

 

 

 

 
59 Ibn al-Qayyim, “Kitāb Al-Rūḥ,” 195. 
60 Ibid., 197. 
61 Ibid. 
62 Ibid., 196. 
63 Ibid., 195. 



 
 

HOOFDSTUK 3 

Griekse Filosofie en Kalām 

 

In dit hoofdstuk zal ik de verschillende Griekse terminologieën 

bespreken die betrekking hebben op de ziel, omdat deze als basis 

gelden voor de kalām-traditie. Hierna zal ik de kalām-traditie 

bespreken en ingaan op de doctrines die zij hebben ontwikkeld 

aangaande de ziel. Vervolgens zal ik de islamitische filosoof Ibn 

Sīnā bespreken die een grote impact heeft gehad op het islamitisch 

denken voor de tijd van Ibn al-Qayyim. In de besprekingen van 

deze noties van de ziel zal ik tevens refereren aan de positie van 

Ibn al-Qayyim, mocht hij zich hierover uitgesproken hebben, ten 

opzichte van de posities van de filosofen en de mensen van kalām. 

1  Griekse Filosofie 

1.1 Logos 

Heraclitus (gest. ca. 475 v. Chr.) en de Stoa (van ca. 300 v. Chr. 

tot 200 na Chr.)64 stelden dat logos het immanente principe is van 

de totale, voortdurend wordende en zich in tegenstellingen 

manifesterende kosmos, als een scheppend maar stoffelijk vuur. 

De logos is een eerste beginsel dat niet de geest is, in zover dit 

eerste beginsel stoffelijk blijft.65 In de metafysica onderscheiden 

de Stoïci twee beginselen: de (bepalingloze) stof als het passieve 

beginsel en de logos (rede), ook wel pneuma genoemd en 

voorgesteld als het scheppende vuur, als actief beginsel. Dat wil 

zeggen dat de volkomen onbepaalde stof al haar bepalingen en 

differentiaties ontvangt vanuit de logos. Zo drukken de Stoïci hun 

overtuiging uit dat alles in de wereld redelijk is, volgens redelijke 

normen en wetten verloopt. De kosmos is een geordend organisch 

geheel waarin alles verbonden is. De menselijke ziel is een 

emanatie van het goddelijke vuur en bestaat uit acht delen. Het 

eerste deel, het denkvermogen, heeft daarover de leiding. Omdat 

 
64 Het stoïcisme is tijdens de Hellenistische periode de meest invloedrijke 

filosofische stroming. Het doel van het leven volgens de Stoïci is volmaakte 

redelijkheid, of leven volgens de rede. Aangezien de rede een emanatie is van 

de universele logos, is dit ook een leven volgens de logos. Men dient te 
handelen volgens de rede en zal daardoor gelukkig zijn. Zie: Willemsen, 

“Woordenboek Filosofie”, 403. 
65 Ibid.,165-166. 



GRIEKSE FILOSOFIE & KALĀM 

17 

 

de logos, hoe goddelijk ook, niet onstoffelijk is maar stoffelijk 

vuur, is ook de menselijke ziel stoffelijk, ze overleeft de dood wel, 

maar alleen door in het vuur terug te keren.66 Sommige 

islamitische groeperingen pasten deze vorm van emanatie toe op 

de islamitische openbaring. Zo stelden zij dat de ziel een emanatie 

is van Allah die ronddwaalt in het lichaam van de gelovige. Het 

lichaam zou menselijk zijn en de ziel goddelijk. Dit is voor Ibn al-

Qayyim een van de ergste dingen die enkelen van de filosofen 

hebben gesteld.67 Volgens Ibn al-Qayyim hebben zij dit 

overgenomen van de christenen. Ibn al-Qayyim heeft geen goed 

woord over voor deze groeperingen en geeft aan dat er een 

consensus is dat de zielen een geschapen entiteit zijn door Allah.68 

1.2 Pneuma/Psyche 

Bij Plato (gest. 347 v. Chr.) en Aristoteles (gest. 322 v. Chr.) staat 

logos voor rede, argumentatie en definitie. Het is onderdeel van 

de psyche. Psyche is een Grieks woord dat oorspronkelijk leven 

betekent, vervolgens verschijning of geest van een gestorvene, 

vandaar is het de bron van het leven: de ziel, zowel van de dieren 

als van mensen.69 Een ander Griekse woord voor ziel of geest is 

het eerder genoemde pneuma. Oorspronkelijk staat dit voor 

(levens-)adem of levensgeesten in medische context. Pneuma gaat 

vervolgens de ziel betekenen, aanvankelijk gedacht als iets 

vluchtigs zoals de adem en pas later, bij Philo (gest. 50 na Chr.), 

als onstoffelijk. De ontwikkeling van het pneumabegrip loopt dus 

niet uit op de geest maar op de ziel die wordt, zoals straks de geest, 

gedacht als onstoffelijk.70 Volgens Plato zijn er drie soorten zielen 

in het menselijke lichaam. Alleen één daarvan is onsterfelijk en 

goddelijk, de rationele ziel (logos).71 Deze rationele ziel deelt 

volgens Plato in het eeuwige wezen van de vormen uit de 

 
66 Ibid., 403. 
67 Ibn al-Qayyim, “Kitāb al-Rūḥ”, 208-209. 
68 Ibid., 188-189. 
69 Ibid., 348. 
70 Ibid., 165-166. 
71 Enrico Crivellato, Domenico Ribatti. Soul, mind, brain: Greek philosophy 

and the birth of neuroscience. Elsevier. Brain Research Bulletin 71 (2007) 327–

336 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

18 
 

ideeënwereld.72,73 Deze ziel is intelligent en rationeel, maar 

onzichtbaar. Volgens Plato is deze ziel onsterfelijk die gevangen 

is in een sterfelijk lichaam.74,75 Ibn Sīnā neemt deze notie over van 

Plato en stelt dat alleen het intellectuele deel van de ziel, of de 

rationele ziel, gescheiden moet zijn van het lichaam.76 Daarnaast 

erkent Plato twee andere soorten sterfelijke zielen: de begeerlijke, 

opvliegende ziel (thymos),77,78 en de dierlijke/animale of 

begeerlijke ziel (epithymētikon).79 Zijn argumentatie hiervoor is 

dat het duidelijk is dat een en hetzelfde voorwerp onmogelijk 

tegelijk tegengestelde bewegingen kan vertonen in hetzelfde 

onderdeel ten opzichte van hetzelfde object, dus als men zoiets bij 

psychische activiteiten constateert, weet men dat in de psyche 

 
72 Door zijn ideeënleer, geïnspireerd door Heraclitus, nam Plato een extreem 

realistisch standpunt aan. Dit houdt in dat de Ideeën in de zogenaamde 

Ideeënwereld zelfs reëler zijn dan de materiële objecten, die slechts zwakke 

afspiegelingen zijn van de Ideale werkelijkheid. Plato zag de kenmerken die 

men kan waarnemen van voorwerpen als tijdelijke zwakke manifestaties van 

eeuwige bestaande Ideeën of Vormen. Deze Vormen zijn onafhankelijk en 
bevinden zich buiten de materie, en zijn dus niet waar te nemen met de 

zintuigen. Echter, deze Vormen zijn kenbaar door het verstand. Deze vormen 

zijn dus transcedent, om een voorbeeld te noemen; een specifiek paard is een 

niet-perfecte afspiegeling van het oerbeeld Paard of Paardheid. In het rijk van 

de Ideeën is er Eén Idee van het hoogste Goed dat een centrale plaats inneemt. 

Dit kan ook wel het Idee der Ideeën, of God, worden genoemd en hieraan is 

alles ondergeschikt als aan zijn hoogste doel. Het is het ultieme einddoel van 

het universum. Zie: Störig, “Geschiedenis van de Filosofie”, 172 
73 Stephen R. L. Clark, “Ancient Philosophy”. In: Anthony Kenny (ed.). The 

Oxford History of Western Philosophy.  Oxford University Press. Oxford: 

2000. P. 29 
74 Ibid. 
75 Zo ontwikkelde Plato, in navolging van Pythagoras, het concept van het 

lichaam als een tijdelijke vergaarbak van de onsterfelijke ziel, die kon bij de 

dood van het ene lichaam in het andere overgaan. Zie: Crivellato & Ribatti, 
“Soul, mind, brain”, 331. 
76 Hier heeft Ibn Sīnā tevens dezelfde mening als de Dawoodi Bohra, een 

Ismaili-sekte die Yasir Qadhi binnen de islam ziet omdat ze in het Hiernamaals 

geloven en een niet-gewone sharia-wet hebben die ze volgen. Andere Ismaili-

scholen, zoals de Nizari en Druzen, geloven in reïncarnatie en geloven niet in 

het Hiernamaals of hebben geen Sharia-wet; ze bidden niet, vasten niet of geven 

geen liefdadigheid. Daarom worden ze vaak als ketters gezien. Zie: Yasir 

Qadhi. The Life in the Barzakh #10: Can The Living Interact With the Dead? 
21 December 2019. Geraadpleegd van: 

https://www.youtube.com/watch?v=Zbs9zcjzyew&t=2181s op 18 maart 

2021. 33:00-44:35. 
77 Crivellato & Ribatti, “Soul, mind, brain”, 331. 
78 Plato, “Timaeus”, 264-265. 
79 Crivellato & Ribatti, “Soul, mind, brain”, 331. 

https://www.youtube.com/watch?v=Zbs9zcjzyew&t=2181s


GRIEKSE FILOSOFIE & KALĀM 

19 

 

sprake moet zijn van meerdere elementen.80 Iets kan niet zijn en 

niet-zijn tegelijkertijd volgens Plato.81 De rationele ziel is constant 

in oorlog met de andere zielen en zal verlost worden bij de dood.82 

Ibn al-Qayyim bespreekt in Kitāb al-Rūḥ dat ook veel islamitische 

geleerden hebben gesteld dat de mens drie soorten zielen heeft; de 

ziel die oproept tot het slechte (al-nafs amāratu bi al-sū’),83 de 

zelfverwijtende ziel (al-nafs al-lawwāma)84 en de tot rust 

gekomen ziel (al-nafs al-muṭma’inna).85 Wellicht nemen zij de 

argumentatie van Plato over. Ibn al-Qayyim weerspreekt deze 

mening echter en stelt dat de juiste mening is dat de mens één nafs 

heeft, maar dat deze nafs genoemd is bij verschillende 

karakteristieken.86 Zo wordt een ziel bijvoorbeeld tot rust 

gekomen door het gedenken van Allah: “Weet dat door het 

gedenken van Allah de harten tot rust komen.”87 De verschillende 

soorten karaktereigenschappen van de ziel hebben wel constant 

een oorlog met elkaar. Als de tot rust gekomen ziel oproept tot het 

geloven in Allah alleen en het volgen van de Profeet zal de ziel 

die oproept tot het slechte oproepen tot polytheïsme en het kiezen 

van uitspraken buiten de openbaring.88 Ook probeert de slechte 

ziel de intentie van de dienaar te beïnvloeden zodat een goede 

daad een valse intentie krijgt of dat men eraan twijfelt.89  

Aristoteles ziet de ziel als het eigen vorm-element van het lichaam 

(althans van de stof), maar ook hij stelt zich, in zijn De Anima, de 

vraag of alle zielen innerlijk met de stof verbonden zijn. Omdat 

de menselijke ziel wanneer ze kent, identiek is met het algemene 

wezen van de zaak die ze kent, besluit Aristoteles dat de menselijk 

 
80 Plato. De ideale staat. Politeia. Vertaald door Gerard Koolschijn. 

Athenaeum-Polak & van Gennep. Amsterdam: 2017. P. 150-151. 
81 Voor de hele argumentatie van Plato zie: “Politeia [435-445]”, of zie: 
Elementen in de psyche [435-445] in Plato, “De ideale staat”, 149-163. Of 

Plato. The Republic of Plato. Second Edition. Translated with notes and an 

interpretive essay by Allan Boom. BasicBooks. Paris: 1991. P. 113-125 
82 Plato, “Phaedo”. In: Plato. Verzameld Werk. Tweede deel. Vertaald door 

Xaveer de Win. Uitgeverij Ambo. Baarn: 1978. P. 287 
83 Conform: Q. 12:53:“Waarlijk, de ziel draagt op tot het slechte, behalve (de 

ziel) die mijn Heer heeft begenadigd.” 
84 Conform: Q. 75:2: “En ik zweer bij de zelfverwijtende ziel.” 
85 Conform: Q. 89:27: “(Er zal tegen de godsvruchtige gezegd worden:) “O jij, 

de tot rust gekomen ziel.” 
86 Ibn al-Qayyim, “Kitāb al-Rūḥ”, 275. 
87 Q. 13:28 
88 Ibid., 284. 
89 Ibid., 285. 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

20 
 

ziel niet innerlijk aan de stof gebonden is.90 Aristoteles ziet de ziel 

tevens als vorm, het lichaam als stof, en beider verhouding als die 

van act en potentie.91 Bijgevolg kan geen van beide zijn zonder de 

ander. Daarom sterft de ziel met het lichaam, behalve misschien, 

zoals Aristoteles eenmaal zegt, het actieve verstand dat ‘van 

buiten af’ bij de mens is binnengekomen.92 Ibn al-Qayyim heeft 

deze positie opgenomen in zijn werk en het behoort volgens hem, 

op het materialisme na, tot de meest onnauwkeurige mening: “De 

ziel is geen lichaam of een niet-essentiële eigenschap, en woont 

ook niet op één plaats. Het heeft geen hoogte, breedte, diepte of 

kleur. Het is zonder deel en woont niet binnen of buiten de wereld, 

noch is het parallel of in strijd ermee. Dit is de mening van de 

Neoplatonisten (Masha’īn) en al-Ashʻarī heeft Aristoteles 

geciteerd. Ze hebben beweerd dat de ziel in het lichaam woont en 

het controleert zonder bijzondere nabijheid.”93 De juiste positie 

voor de mensen van verstand is volgens hem dat de mens bestaat 

uit lichaam en ziel.94 

1.3 Nous 

Een ander belangrijk Grieks begrip is het woord nous, dit duidt 

niet de ziel aan maar het hoogste kenvermogen, en dat wordt door 

Plato en Aristoteles gedacht als ‘van de stof gescheiden’. 

Bovendien krijgt het bij Plotinus (gest. 270 na Chr.) de betekenis 

geest, omdat nous de eerste hypostase is,95 dus onmiddellijk ná het 

Ene.96 De geest is dan nog niet zelf het hoogste beginsel. Dit 

 
90 Willemsen, “Woordenboek Filosofie”, 348. 
91 Voor uitleg act en potentie zie: Ibid., 11; Ibid., 336-337. 
92 Ibn al-Qayyim, “Kitāb al-Rūḥ”, 252. 
93 Ibid., 226. 
94 Ibid., 226-227. 
95 Willemsen zegt: “Plotinus onderscheidt drie hypostasen die uit elkaar 

voortkomen: het Ene, de Geest (Nous) en de Ziel (Psyche); uit de laatste komt 

de gehele materiële wereld voort. In het gelijktijdige tot ontwikkeling komend 

christelijk denken wordt hypostase gebruikt voor een geleding die in God, de 

oorsprong van de kosmos, zelf aanwezig is: het wordt een trinitarisch begrip. 

Als zodanig is het meestal met persoon vertaald. Gods ene natuur of substantie 

wordt door drie personen bezeten.” Zie: Ibid., 203. 
96 Willemsen zegt: “Plotinus stelt dat het Ene en het wezen identiek zijn. Maar 
zo’n eenheid is wel onvolkomen, omdat de substantiële delen van het wezen 

veelvoudig zijn. Er ligt een absoluut Ene aan ten grondslag. Dat wil zeggen dat 

het Ene is het absoluut enkelvoudige principe, dat iedere veelheid vereent. Het 

Ene is zowel transcedent als immanent. In de strikte zin van het woord kan van 

het hoogste Ene niets worden uitgezegd. Alleen in oneigenlijke zin, in de relatie 

tot de eindige wereld kan het als het oneindige Ene, als het Goede en als hoogste 



GRIEKSE FILOSOFIE & KALĀM 

21 

 

begrip vinden we terug bij Ibn al-Qayyim als ʻaql, of verstand. 

Het verstand, oftewel de rede, is volgens hen gelijk aan gewoon, 

gezond, rationeel denken, voortgebracht door de natuurlijke 

aangeboren aanleg (fiṭra) van de mens. Het is geen vooraf bepaald 

denksysteem dat wordt gebracht en bedoeld om in 

overeenstemming te worden gebracht met de Schrift. Volgens 

hem heeft Allah de mens een aangeboren karakter of fiṭra 

geschonken.97,98 

2 Kalām  

2.1 Kennismaking met Griekse filosofie 

De moslims kwamen voor het eerst in aanraking met aspecten van 

het Grieks-Syrische denken op het moment dat zij de gebieden 

van Irak en Perzië veroverden in de eerste eeuwen van de 

islamitische jaartelling. De christelijke scholen die waren opgezet 

door de Sassanieden waren sterk beïnvloed door de Hellenistische 

traditie,99 en hanteerden het Grieks en Assyrisch als officiële talen 

binnen haar curriculum.100 Het alternatieve monotheïsme wat het 

Christendom bood werd door haar theologen onderbouwd aan de 

hand van neoplatoons gedachtegoed waarin elementen vanuit het 

Aristotelische en Stoïcijnse denken zat verwerkt.101 Zo werd het 

woord logos in de traditie van de vroege Kerkvaders gebruikt voor 

de tweede ‘persoon’ (of hypostase) van de Drie-Eenheid, Jezus 

Christus, aan de hand van het begin van het Johannes-Evangelie: 

‘In het begin was het Woord [Logos], het Woord was bij God en 

het Woord was God.’102 Logos behield tevens de betekenis vanuit 

de Griekse traditie. In de Arabische-christelijke traditie werd 

Logos vertaald als kalima. De beoefenaars van kalām gingen 

 
kracht worden beschouwd. De eenheid van alles bevat de veelheid van 

individuele wezens en zij heeft haar basis in een boven het onderscheid van 

eenheid en veelheid uitstijgende enkelvoudigheid van het absolute, welke 

wezensinhoud zich in oneindig vele verschijningsvormen toont.” Zie: Ibid., 

125. 
97 Hakim, “The forgotten rational thinking in the Hanbalite thought with 

special reference to Ibn Taymiyya,” 141.  
98 Parrott, ”The Case for Allah’s Existence in the Quran and Sunnah.”  
99 Carl Sharif El-Tobgui. Ibn Taymiyya on Reason and Revelation. A Study of 

Dar’ taʻāruḍ al-ʻaql wa’l-naql. Brill. Leiden-Boston: 2020. P. 31 
100 Ibid. 
101 Ibid., 32-33. 
102 Jan M.F. van Reeth. Kalām. Arabisch denken over God en wereld. Garant. 

Antwerpen – Apeldoorn: 2011. P. 52 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

22 
 

tevens aan de slag met deze begrippen en zagen in dit begrip 

overeenkomsten met de Koranische terminologie van Kalām 

Allah of ‘het Spreken van Allah’. Hierin ontstonden vragen in 

hoeverre het Woord van Allah anders was dan dat van de 

christenen. Zo hebben de islamitische beoefenaars van kalām, in 

het Arabisch mutakallimūn, getracht de christelijke analyse van de 

vroege Kerkvaders, toe te passen op de islamitische goddelijke 

openbaring. Kalām kreeg de betekenis van ‘rede’, en de 

beoefenaars van kalām werden geacht te handelen naar rationeel, 

wetenschappelijke handstaven die de natuur of de god(en), op een 

speculatieve basis bestuderen volgens de criteria van 

Aristotelische logica (manṭiq).103 In Baghdad en Basra werkten 

islamitische geleerden deze doctrines uit en ontwikkelde een 

apologetische versie van de islam jegens de filosofische 

argumenten van de christenen en joden. Er ontstonden 

interreligieuze debatten die gevoerd werden op basis van logische 

redenatie.104 Deze geleerden ontleenden veel autoriteit aan de 

rede. De rede is volgens hen een kritische tool waarmee men de 

natuurlijke schepping en openbaring van Allah kan bekijken. Het 

kan bepaalde godsdienstige waarheden uitwerken en argumenten 

tegen het geloof weerleggen. Rationele argumenten tegen het 

geloof zouden in tegenspraak moeten zijn met de hoogste 

denkprincipes van het verstand zelf en moeten dus met 

verstandelijke middelen weerlegd kunnen worden. Deze 

denkprincipes zijn al eeuwen voor hen vastgesteld door 

Aristoteles in zijn Analytica Priora en Posteriora. Een middel dat 

veelal werd gebruikt was Aristoteles’ leer van syllogismen.105 

De eerste interreligieuze debatten die plaatsvonden bouwden 

verder op de vraag van de theodicee. Deze bekende discussie ging 

over de menselijke vrije wil en de Goddelijke voorbeschikking. 

Aan de hand van deze discussie ontstonden verschillende 

islamitische groeperingen, zoals de Qadarieten (Qadariyya) onder 

leiding van Maʻbad al-Juhanī (geëxecuteerd 80/699), en de 

Jabrieten (Jabriyya), onder leiding van al-Jaʻd ibn Dirham 

(geëxecuteerd 105/724). De Qadariyya stelden dat de mens een 

 
103 Ibid., 53 
104 Jonathan A.C. Brown. Misquoting Muhammad. The Challenge and Choices 

of Interpreting the Prophet’s legacy. Oneworld Publications. London: 2015. P. 

33 
105 Ibid. 



GRIEKSE FILOSOFIE & KALĀM 

23 

 

volledige eigen wil en verantwoordelijkheid heeft in zijn doen en 

laten, dit past volgens hen bij de Rechtvaardigheid van Allah. De 

mens moet een eigen wil hebben om zijn eigen daden te scheppen, 

zodat Allah deze daden kan bestraffen of belonen naar gelang zijn 

Rechtvaardigheid.106 De Jabriyya stelden dat Allah Almachtig is 

en daarom alles heeft voorbeschikt. De mens heeft dus geen eigen 

keus en morele verantwoordelijkheid, omdat dit zou passen bij de 

Almacht van Allah. Mocht dit niet zo zijn, dan zou dit volgens hen 

betekenen dat Allah niet Almachtig is.107 De doctrine van de 

Jabriyya werd verder ontwikkeld door Jaʻd’s student al-Jahm ibn 

Ṣafwān (gest. 128/746).108 Jaʻd en Jahm waren tevens de eersten 

die stelden dat de Koran geschapen is door, en niet het letterlijke 

Spreken is van, Allah. Het aanhouden van deze doctrine zorgde 

ervoor dat beiden geëxecuteerd werden.109 De Abbasidische 

revolutie van 132/750 die een eind maakte aan de heerschappij 

van de Umayyaden zorgde voor een paradigma verschuiving ten 

opzichte van het Grieks-Syrische denken. Onder de leiding van de 

Abbasiden werd de hoofdstad van Damascus naar Baghdad 

verplaatst. Daar werd het vertalen van Grieks-Syrische werken 

een aangelegenheid van de islamitische staat. Op grote schaal 

werden Griekse en Hellenistische medische, wetenschappelijke - 

maar vooral filosofische - teksten naar het Arabisch vertaald. De 

Abbasidische kalief al-Ma’mūn (leiderschap van 198-218/813-

833) stichtte Bayt al-Ḥikma (het Huis van Wijsheid), een publieke 

onderwijs instantie, welke grote invloed heeft gehad op het 

ontstaan van de theologische rationele school van de 

Muʻtazilieten (Muʻtazila).110 

2.2 Muʻtazila 

Alhoewel de Muʻtazila zich pas konden ontwikkelen als een 

theologische kalām-school in de tijden van de Abbasiden, kent de 

school haar wortels bij Wāṣil bin Aṭā’ (gest. 131/748) in het 

Ummayaden tijdperk. Wāṣil onttrok zichzelf (iʻtazala) van de 

studiekringen van de tabiʻi al-Ḥasan al-Baṣrī (gest. 110/728), 

omdat hij zich niet kon vinden in de traditionele antwoorden die 

al-Baṣrī bood op theologische vraagstukken, zoals de positie van 

 
106 El Tobgui, “Ibn Taymiyya on Reason and Revelation”, 36. 
107 Ibid., 33-34. 
108 Ibid., 34. 
109 Ibid., 35. 
110 Ibid., 39. 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

24 
 

de verrichter van de grote zonde (ṣāḥib al-kabīra). Hij 

formuleerde een – in zijn ogen logisch - alternatief door te stellen 

dat de verrichter van de grote zonde zich bevond tussen twee 

posities (manzila bayn al-manzilatayn); hij is geen gelovige of 

ongelovige in deze wereld, maar in het Hiernamaals zal hij eeuwig 

branden in het Hellevuur. Wāṣil leidde in zijn nieuwe kenniskring 

verschillende studenten op, waaronder ‘Amr ibn ‘Ubayd (gest. 

144/761).111 De Muʻtazila vielen terug op Aristotelische logica en 

verschillende aspecten van de Griekse filosofie die ze probeerden 

te verzoenen met de Koran en de Soenna.112 Op het begin hadden 

de Muʻtazila slechts losstaande standpunten waar ze zich hard 

voor maakten. Zo namen zij de doctrine van de Qadariyya over 

met betrekking tot het geloof in de lotsbeschikking. Zij geloofden 

dat de mens volledige eigen wilsbeschikking had en dat Allah niet 

kon ingrijpen in hun daden.113 Later werden de doctrines van de  

Muʻtazila gesystematiseerd door geleerden als Abū al-Hudhayl al-

‘Allaf (gest. 235/850) in Basra en Bishr ibn al-Muʻtamir (gest. 

210/825) in Baghdad. Abū al-Hudayl al-‘Allaf ontwikkelde de 

bekende vijf principes (al-uṣūl al-khamsa).114,115 De Muʻtazila 

rechtvaardigden hun doctrines door middel van figuurlijke 

interpretatie (ta’wīl) van de Koran en door middel van het 

bekritiseren van de Profetische overleveringen als zij vonden dat 

het niet overeenkomt met de rede.116  

De discussies over vers 17:85 werden ook besproken door de 

exegeten van de Muʻtazila. Al-Zamakhsharī, die kort voor al-Rāzī 

schreef, beweert dat de term Rūḥ in dit vers verwijst naar de geest 

 
111 Ibid., 41. 
112 Ibid. 
113 Ibid., 34. 
114 Dit zijn het geloof in monotheïsme (al-tawḥīd), de rechtvaardigheid van 

Allah (al-‘adl), de belofte en waarschuwing van Allah (al-waʻd wa‘l-waʻīd), 

de middenpositie (al-manzila bayn al-manzilatayn) en het bevelen van het 

goede en verbieden van het slechte (al-amr bi‘l-maʻrūf wa’l-nahiy ‘an al-

munkar). Zie: Anthony Ruffus & Jon McGinnis (2015). Willful Understanding: 

Avicenna’s Philosophy of Action and Theory of the Will. Archiv für 

Geschichte der Philosophie, 97(2), pp. 160-195. Geraadpleegd 22 april 2021 
van doi:10.1515/agph-2015-0007. 
115 Ibid., 41. 
116 Adis Duderija (ed.). The Sunna and its Status in Islamic Law. The Search 

for a Sound Hadith. Palgrave Macmillian Ltd: 2018. P. 63; M.H. Kamali. 

Principles of Islamic Jurisprudence. Third Revised and Enlarged Edition. The 

Islamic Text Society. Cambridge: 2003. P. 94-96. 



GRIEKSE FILOSOFIE & KALĀM 

25 

 

die in levende wezens is.117 De Muʻtazili theoloog Jaʻfar ibn Ḥarb 

(gest. 236/850) begreep het vers in het kader van de kalām-

kosmologie. Hij stelde dat de term rūḥ verwijst naar het 

levensprincipe en dat het vers betekent dat Allah de mens niet 

informeerde of dit principe een substantie of een accident is.118 De 

meerderheid van de Muʻtazila namen de doctrine aan dat de ziel 

een accident is die substantieert in het lichaam. Dit is gebaseerd 

op de theorie van atomen en accidenten. Een accident is een 

attribuut dat al dan niet tot een subject behoort, zonder dat dit 

invloed heeft op de essentie van dit subject.119 De voorstanders 

van dit alternatief zijn van mening dat de ware aard van de mens 

het lichaam is dat door de zintuigen wordt waargenomen, en dat 

de mens leeft door het accident ‘leven’ dat inherent is aan het 

lichaam.120 Zo nam de bekende theoloog Qāḍī ʻAbd al-Jabbār 

(gest. 415/1025) stellig aan dat de mens geen ziel is die ‘vastzit’ 

in een lichaam.121 Fakhr al-Dīn al-Rāzī bekritiseert de Muʻtazila 

en stelt dat zij de menselijke ziel of geest ontkennen.122 Ibn al-

Qayyim neemt deze kritiek over en voegt daar aan toe: 

“Sommigen van de Muʻtazila hebben gezegd: “Allah bestraft de 

zielen in hun graven, en hij bezorgt hen kwellingen, zonder dat zij 

deze voelen. Zodra ze (de zielen) zijn hersteld [met het lichaam], 

beginnen ze pijn te voelen. Ze hebben gezegd: “De overledenen 

die worden gemarteld zijn als de bedwelmde en bewusteloze 

mensen die geen pijn zouden voelen als ze worden geraakt, maar 

zodra ze hun vermogens terugkrijgen, voelen ze pijn.” Een groep 

van de Muʻtazila heeft de kwelling van het graf volgens hem in 

zijn geheel verworpen en dit zijn volgens hem de opvattingen van 

de afgedwaalden.123 Ook Ibn Taymiyya was zeer kritisch over de 

positie van de Muʻtazila: “Een groep kalām-geleerden en de 

volgelingen van bidʻa en innovaties, onder de Jahmiyya en 

Muʻtazila, vertelden dat de rūḥ een deel van het lichaam is, of een 

van de attributen ervan. Sommigen van hen zeiden bijvoorbeeld 

 
117 Jaffer, “Fakhr al-Dīn al-Rāzī on the Soul (al-nafs) and Spirit (al-rūḥ)”, 99. 
118 Al-Rāzī, “Mafātīḥ al-Ghayb,” 398/21. 
119 Voor een uitgebreide uitleg van het begrip accident zie: Willemsen, 

“Woordenboek Filosofie”, 6. 
120 Jaffer, “Fakhr al-Dīn al-Rāzī on the Soul (al-nafs) and Spirit (al-rūḥ)”, 101. 
121 Margaretha T. Heemskerk. “ʻAbd al-Jabbār al-Hamadhānī on Body, Soul 

and Resurrection.” 127-156. In boek: Camilla Adang, Sabine Schmidtke, David 

Sklare (ed.). A Common Rationality: Muʻtazilism in Islam and Judaism. Orient-

Institut Istanbul. Würzburg: 2016. P. 128 
122 Ibid. 
123 Ibn al-Qayyim, “Kitāb al-Rūḥ”, 79. 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

26 
 

dat het de adem of lucht is die in het lichaam beweegt. Anderen 

zeiden dat het leven is of het lichaam zelf.”124  

De theologische posities van de Muʻtazila hebben lange tijd de 

boventoon gevoerd onder de Abbasiden maar toen al-Mutawakkil 

aan de macht kwam in 232/846 stopte de staatssteun aan de 

Muʻtazila en herstelde hij de positie van de traditionalisten.125 Met 

de afschaffing van het Muʻtazilisme als staatsgodsdienst hebben 

de Muʻtazila hun theologische autoriteit onder Soennieten 

verloren.126,127  

2.3 Ashāʻira 

Aan het eind van de 9e eeuw splitste de Muʻtazila op in twee 

groepen: de Ikhshīdiyya in Baghdad, die zich baseerden op de 

doctrines van Abū Yaʻcūb al-Shaḥḥām, een student van Abū al-

Ḥudayl,128 en de Bashamiyya in Basra. De Bashamiyya stonden 

onder leiding van Abū ‘Alī al-Jubbā’ī (gest. 303/915 of 916) en 

zijn zoon Abū Hāshim (gest. 321/933).129 Abū ʻAlī al-Jubbā’ī was 

de stiefvader van Abū al-Ḥasan al-Ashʿarī (gest. 324/935 of 936). 

Abū al-Ḥasan al-Ashʻarī was een uitmuntende student en heeft de 

geloofsleer van zijn stiefvader veertig jaar lang gevolgd, totdat hij 

na veertig jaar voor een theologische breuk zorgde. Hij ging de 

theologische strijd met de Muʻtazila aan omdat hun 

rationalistische standpunten volgens hem tegen de Koran en de 

Soenna indruisten. Hij trachtte orthodox theologische posities – 

 
124 ʻUmar S. al-Ashqar. The Minor Resurrection. What Happens After Death In 

the Light of the Qur’an and Sunnah. Translated by: Nasiruddin al-Khattab. 

Islamic Creed series vol. 5. International Islamic Publishing House. Riyadh: 

2005. P. 117 
125 El-Tobgui, “Ibn Taymiyya on Reason and Revelation”, 47. 
126 Ibid., 46. 
127 De methodes en doctrines van de Muʻtazila worden echter levend gehouden 

door verschillende Sji’itische stromingen. Ook filosoof Ibn Rushd maakt 

gebruik van de methodes van de Muʻtazila en er is tevens een her-interesse in 

hun werken bij hedendaagse modernistische denkers, zoals Nasr Abū Zayd 

(gest. 1431/2010). Zie: Nasr Abū Zayd. Rethinking the Qur’ān: Towards a 

Humanistic Hermeneutics. SWP Publishers. Amsterdam: 2004. 
128 Gimaret, “al-S̲h̲aḥḥām”, in: Encyclopaedia of Islam, Second Edition, Edited 
by: P. Bearman, Th. Bianquis, C.E. Bosworth, E. van Donzel, W.P. Heinrichs. 

Geraadpleegd op 16 mei 2021 van http://dx.doi.org/10.1163/1573-

3912_islam_SIM_6759  
129 David Thomas, “Abū Hāshim al-Jubbāʾī”, in: Christian-Muslim Relations 

600 - 1500, General Editor David Thomas. Geraadpleegd op 16 mei 2021 van 

http://dx.doi.org/10.1163/1877-8054_cmri_COM_22563 

http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_6759
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_6759
http://dx.doi.org/10.1163/1877-8054_cmri_COM_22563


GRIEKSE FILOSOFIE & KALĀM 

27 

 

die ook gevolgd werden door Aḥmad ibn Ḥanbal en zijn 

volgelingen – te verdedigden aan de hand logica.130,131 Alhoewel 

al-Ashʻarī aan het eind van zijn leven afstand nam van zijn 

rationalistische apologetiek,132 hebben zijn logische doctrines zich 

later ontwikkeld als de kalām-school van de Ashāʻira. Degene die 

deze doctrines als eerst op grote schaal heeft gesystematiseerd is 

de Mālikī geleerde al-Bāqillānī (gest. 403/1013). Al-Bāqillānī 

heeft kalām bestudeerd bij Ibn Mujāhid al-Ṭā’ī (gest. 368/979) en 

Abū al-Ḥasan al-Bāhilī (gest. 370/980), twee volgelingen van al-

Ashʿarī.133 Al-Bāqillānī representeert de weg van de vroege 

Ashāʻira (mutaqaddimūn) en heeft fundamentele verschillen met 

de latere Ashāʻira (muta’akhkhirūn), die zich baseert op de 

werken van al-Juwaynī (gest. 478/1085) en zijn volgelingen, zoals 

al-Ghazālī (gest. 505/1111).134 Sommigen van de Ashāʻira, 

waaronder al-Bāqillānī, stelden dat de verblijfplaats van zielen is 

in het ‘niet-bestaande’. Dit wordt beweerd door degenen die 

zeggen dat de ziel leven is en geen essentieel onderdeel van het 

lichaam. De meerderheid van de Ashāʻira stelden echter dat de 

ziel niet langer dan één tijd blijft. Hiermee bedoelen ze dat de ziel 

die nu bestaat niet de ziel is die ervoor bestond, of dat ze 

voortdurend verandert. Ibn al-Qayyim bekritiseerde dit standpunt 

omdat het bijgevolg van dit standpunt ervoor zorgt dat men 

bepaalde authentieke profetische tradities ontkent. Zo zou het 

gevolg van dit gedachtegoed zijn dat alleen het lichaam wordt 

bestraft in het graf en niet de ziel.135 

2.4 Ibn Sīnā 

De filosoof Ibn Sīnā, in het Westen bekend als Avicenna, 

regelmatig beschreven als de leider van de rationele filosofie in de 

islamitische wereld, zoekt in tegenstelling tot de volgers van 

 
130 Aarab, “Arrisala”, 49-50. 
131 El-Tobgui, “Ibn Taymiyya on Reason and Revelation”, 49. 
132 Volgens aanhangers van de Ḥanbalī-school zou in zijn laatste levensfase 

afstand hebben genomen van de logische apologetiek in o.a. zijn werk Kitāb 

al-ibāna ʻan uṣūl al-diyāna. Zie: Muḥammad Ṣaleh al-Munajjid. “Who are the 

Ash‘aris? Are they among Ahl as-Sunnah?” Islamqa. 3 februari 2020. 

Geraadpleegd van https://islamqa.info/en/answers/226290/who-are-the-

asharis-are-they-among-ahl-as-sunnah op 30 november 2020. 
133 Abū al-Ḥasan heeft slechts drie studenten achtergelaten. Abū Sahl al-Ṣuʻlūkī 

(gest. 369/980) is de derde. Zie: El-Tobgui, “Ibn Taymiyya on Reason and 

Revelation”, 52. 
134 Ibid., 53. 
135 Ibn al-Qayyim, “Kitāb al-Rūḥ”, 147. 

https://islamqa.info/en/answers/226290/who-are-the-asharis-are-they-among-ahl-as-sunnah
https://islamqa.info/en/answers/226290/who-are-the-asharis-are-they-among-ahl-as-sunnah


IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

28 
 

kalām en de orthodoxie de grenzen op van het menselijke intellect 

en moet niet gezien worden als een apologeet voor islamitische 

doctrines. Openbaring en de rede krijgen bij hem een gelijke 

positie.136 De periode na Ibn Sīnā laat zich kenmerken door een 

nieuwe trend in kalām.137 De bijdragen van Ibn Sīnā in de logica, 

metafysica heeft diepe sporen achter gelaten bij de latere Ashʻarī-

school (muta’akhkhirūn), in zo’n opricht dat El-Tobgui stelt dat 

zelfs al-Ghazālī beïnvloed is geraakt door de filosofie van Ibn 

Sīnā, ondanks dat hij hem bekritiseerde in Tahāfut al-Falāsifa.138 

De denkbeelden van Ibn Sīnā hebben ongetwijfeld bijgedragen 

aan de discussies die te vinden zijn in het werk van Ibn al-Qayyim.  

Sinds oudsher hebben filosofen als Aristoteles en Plotinus gebruik 

gemaakt van gedachte-experimenten die verder gaan dan onze 

empirische ervaring om een onderscheid te maken tussen strikte 

onmogelijkheid en ondoorgrondelijkheid. De grote filosoof in de 

islamitische wereld Ibn Sīnā gebruikte dit soort gedachte-

experimenten vaak.139 Ibn Sīnā geeft in De Anima I.I het 

voorbeeld van een persoon die uit ijle lucht is geschapen en in 

dezelfde tijd als een volmaakt functionerende volwassene in ijle 

lucht is terugkeert. Deze persoon vliegt als het ware door de lucht. 

Deze man is in een staat van totale sensorische deprivatie: hij ziet 

niet, hoort niet, voelt niet en zijn ledematen zijn niet eens in 

contact met zijn lichaam. Daarnaast is hij net geschapen en heeft 

hij geen herinneringen en heeft hij nooit een van zijn zintuigen 

gebruikt. De persoon weet dus niet eens dat zijn eigen lichaam 

bestaat, maar hij zal niettemin zelfbewust zijn. Hij zal kennis 

hebben van zijn eigen zelf of essentie (dhāt).140,141 Met dit 

voorbeeld probeerde Ibn Sīnā zich te concentreren op het 

 
136 Parviz Morewedge. “Ibn Sīnā’s concept of the self.” 49-73. In book: Marx 

W. Wartofsky & Muhsin S. Mahdi. The Philosophical Forum. A Quarterly. 

Volume IV, No. 1. Deparmentment of Philosophy of Boston University: 1973. 

P. 50 
137 El-Tobgui, “Ibn Taymiyya on Reason and Revelation”, 62. 
138 Ibid. 
139 Peter Adamson. Philosophy in the Islamic world. A history of philosophy 

without any gaps. Volume 3. Oxford University Press. Oxford: 2016. P. 133 
140 Jon McGinnis & David C. Reisman. Classic Arabic Philosophy. An 

Anthology of Sources. Hackett Publishing Company, Inc. Indianapolis: 2007. 

178-179 
141 Dag Nikolaus Hasse. Avicenna’s De Anima in the Latin West. The 

Formation of a Peripatetic Philosophy of the Soul 1160-1300. The Warburg 

Institute – Nino Aragno Editore. London – Turin: 2000. P. 80 



GRIEKSE FILOSOFIE & KALĀM 

29 

 

fenomeen zelfbewustzijn; we zijn ons allemaal bewust van ons 

bestaan. Het verschil tussen ons en de vliegende mens is dat onze 

ziel vol is van de zintuigelijke ervaringen, herinneringen en 

gedachten. We kunnen denken dat onze empirische ervaringen, 

herinneringen en gedachten ons zelfbewust maken, maar Ibn Sīnā 

stelt dat ons zelfbewustzijn fundamenteler is dan deze, omdat 

ervaringen, herinneringen en gedachten worden toegeschreven 

aan de persoon die ze heeft.142 De mens is daarom in een staat van 

primitief bewustzijn; hij weet dat hij bestaat, niet direct dat zijn 

lichaam bestaat. Dit is volgens hem het bewijs dat de mens niet 

zijn lichaam, maar zijn zelf of essentie (dhāt), een onstoffelijke 

ziel is.143 Ibn Sīnā stelt in navolging van Plato dat alleen het 

intellectuele deel van de ziel, of de rationele ziel, gescheiden moet 

zijn van het lichaam. Deze ziel bestond al voordat zij gevangen 

werd in het wereldse lichaam en zal na het wereldse leven 

voortbestaan. De ontlichaamde ziel bewaart de kennis die tijdens 

het leven in het lichaam is opgedaan. De pre-lichamelijke ziel was 

niet in staat om deze kennis te verwerven zonder het lichaam, 

behalve enkele basisprincipes en concepten. Ibn Sīnā gelooft dat 

alles wat we weten is afgeleid van zintuiglijke ervaring, en de 

ontlichaamde ziel had dit nodig om de ziel te zijn die het moest 

zijn.144 Hier breekt Ibn Sīnā met de Platonisten die geloofden dat 

het lichaam een belemmering is voor wijsheid en kennis. De 

doctrine van een immateriële ziel is de basis voor Ibn Sīnā’s 

volharding dat er geen lichamelijke wederopstanding zal zijn.  

Ibn al-Qayyim komt overeen met Ibn Sīnā met betrekking tot de 

immateriële aard van de ziel. Hij heeft echter hard uitgehaald naar 

Ibn Sīnā voor het ontkennen van de lichamelijke 

wederopstanding.145 Dit deed hij in navolging van de bekende 

Ashʻarī theoloog al-Ghazālī. Hij uitte kritiek op Ibn Sīnā’s 

bewijzen van de notie van de immateriële aard van de ziel en 

betoogt dat indien men de doctrine van de immateriële ziel 

aanvaardt, men nog steeds de mogelijkheid van de lichamelijke 

wederopstanding kan behouden. Hier verschilt al-Ghazālī met het 

grootste deel van de Ashʻarī-school. Hij stelt dat de doctrine van 

de immateriële ziel in overeenstemming is met de islamitische leer 

 
142 Adamson, “Philosophy in the Islamic world”, 134-135. 
143 Ibid. 
144 Ibid. 
145 Ibn al-Qayyim, “Kitāb al-Rūḥ”, 235-236. 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

30 
 

en zijn steun vindt in de Koran, zoals ook Ibn al-Qayyim zei. In 

zijn verhandeling Iqtiṣād verdedigt al-Ghazālī echter de Ashʻarī-

doctrine van de materiële menselijke ziel en stelt hij heel expliciet 

dat hij in Tahāfut een doctrine van een immateriële ziel 

verdedigde alleen omwille van het argument, om Ibn Sīnā en 

andere filosofen te weerleggen.146 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
146 Al-Ghazālī. The Incoherence of the Philosophers. A parallel English-Arabic 

text translated, introduced and annotated by Michael E. Marmura. Brigham 

Young University Press. Provo, Utah: 2000. P. xxv - xxvi 



 
 

HOOFDSTUK 4 

Analyse van Kitāb al-Rūḥ 

 

Holtzman categoriseert Ibn Qayyim’s werken in drie soorten: 

vroege-, midden- en latere werken. Zij geeft aan dat Kitāb al-Rūḥ 

behoort tot zijn vroegere werken, in navolging van al-

Albānī.147,148 Bori en Holtzman stellen dat Ibn al-Qayyim in Kitāb 

al-Rūḥ een traditionalistisch overzicht van eschatologische 

aḥādīth combineert met filosofische discussies over het bestaan 

van de ziel.149 Ibn al-Qayyim heeft Kitāb al-Rūḥ ingericht aan de 

hand van 21 punten, waarin hij uiteindelijk zijn notie van de ziel 

formuleert.150 Tevens stelt Holtzman dat bepaalde punten in de 

werken van Ibn al-Qayyim sterk zijn beïnvloed door Ashʻarī 

kalām.151 Een soortgelijk punt werd gemaakt door al-Albānī in 

vorm van kritiek jegens Kitāb al-Rūḥ. Toch zijn er geleerden 

vanuit de orthodoxe hoek die het werk van Ibn al-Qayyim 

prijzenswaardig vinden, zoals ik in de introductie van deze 

scriptie al heb vermeld. Macdonald stelt dat Ibn al-Qayyim’s 

methode in Kitāb al-Rūḥ niet de letterlijk Ḥanbalī-methode is. Hij 

neemt volgens hem de standaard Ḥanbalī principes (uṣūl) van de 

Koran, Soenna en de Consensus van de metgezellen, maar voegt 

daar rationele bewijzen (adillat ʻaqliyya) en de natuurlijke aanleg 

(fiṭra) aan toe.152  

In dit hoofdstuk wil ik de inhoud van Kitāb al-Rūḥ analyseren aan 

de hand van doctrines vanuit de orthodoxie en kalām. Ibn al-

Qayyim is zondermeer een groot onafhankelijke denker, maar 

enorm beïnvloed door zijn leraar Ibn Taymiyya (gest. 

 
147 Livnat Holtzman, “Ibn Qayyim al-Jawziyyah”, 202-222. In Book: Joseph 

Echols Lowry and Devin Stewart (ed.). Essays in Arabic Literary Biography. 

Wiesbaden: Harrassowitz Verlag. Wiesbaden: 2009. P. 202. 
148 Al-Albānī. Kan men terugkeren naar Kitāb al-Rūḥ van Ibn al-Qayyim? Geen 

datum. Geraadpleegd van https://www.al-

albany.com/audios/content/3741/ القيم-لابن-الروح -كتاب-على-يعتمد-هل  op 10 maart 

2021. 
149 Caterina Bori and Livnat Holtzman, “A Scholar in the Shadow”, 11-42. In 

Book: Caterina Bori and Livnat Holtzman (ed.). A Scholar in the Shadow: 

Essays in the Legal and Theological Thought of Ibn Qayyim al-Gawziyyah. Bar 

Ilan University. Tel Aviv: 2010.., 40. 
150 Voor alle punten zie: Ibn al-Qayyim, “Kitāb al-Rūḥ”, 333-344. 
151 Livnat Holtzman, “Ibn Qayyim al-Jawziyyah”, 218. 
152 Ibid. 

https://www.al-albany.com/audios/content/3741/هل-يعتمد-على-كتاب-الروح-لابن-القيم%20op%2010%20maart%202021
https://www.al-albany.com/audios/content/3741/هل-يعتمد-على-كتاب-الروح-لابن-القيم%20op%2010%20maart%202021
https://www.al-albany.com/audios/content/3741/هل-يعتمد-على-كتاب-الروح-لابن-القيم%20op%2010%20maart%202021


IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

32 
 

728/1328).153 Holtzman stelt echter dat Ibn al-Qayyim weinig is 

beïnvloed door zijn leraar Ibn Taymiyya bij het samenstellen van 

Kitāb al-Rūḥ.154 Ibn Taymiyya en Ibn al-Qayyim hebben zich 

beiden erg kritisch uitgelaten jegens de doctrines en epistemologie 

van de kalām-scholen die steunen op Aristotelische logica. Het 

verstand, oftewel de rede, is volgens hen gelijk aan gewoon, 

gezond, rationeel denken, voortgebracht door de natuurlijke 

aangeboren aanleg (fiṭra) van de mens. Het is geen vooraf bepaald 

denksysteem dat wordt gebracht en bedoeld om in 

overeenstemming te worden gebracht met de Schrift. Volgens hen 

heeft Allah de mens een aangeboren natuurlijke aanleg of fiṭra 

geschonken.155,156 Kennis is volgens hen tot ons gekomen aan de 

hand van twee soorten bronnen: (1) de zintuigelijke percepties 

(ḥiss) en (2) de overleveringen (akhbār). De overleveringen 

(akhbār) bestaan uit ‘datgene waarvan de profeten ons nieuws 

hebben gebracht over het onwaarneembare (al-ghayb alladhī 

akhbarat bihi al-rusul).157 Dit is de reden dat Ibn al-Qayyim 

slechts de Koran en Soenna ziet als geldende bronnen als het 

aankomt op zaken die betrekking hebben op geloofsleer. Tevens 

zijn beiden druk bezig geweest met het weerleggen van het 

gedachtegoed van vele in hun ogen afgedwaalde denkers, 

waaronder Fakhr al-Dīn al-Rāzī.158 

1 Rūḥ en Nafs 

Ibn al-Qayyim definieert de rūḥ in zijn werk als volgt: “De rūḥ is 

een entiteit die in essentie verschilt van het fysieke lichaam; het is 

een subtiele entiteit die licht, levend en bewegend is. Het dringt 

diep door in alle delen van het lichaam en stroomt erin zoals water 

stroomt in rozen of olie in olijven of vuur in kolen. Zolang dit 

fysieke lichaam geschikt is om te communiceren met deze subtiele 

entiteit, blijft deze subtiele entiteit verbonden met dit fysieke 

lichaam en levert het vermogen om te voelen, te bewegen en te 

 
153 Caterina Bori and Livnat Holtzman, “A Scholar in the Shadow”, 13. 
154 Holtzman, “Elements of Acceptance and Rejection in Ibn Qayyim al-

Jawziyya’s Systematic Reading of Ibn Hazm”, 614. 
155 Hakim, “The forgotten rational thinking in the Hanbalite thought with 
special reference to Ibn Taymiyya,” 141.  
156 Parrott, ”The Case for Allah’s Existence in the Quran and Sunnah.”  
157 Ibid., 238. 
158 Yasir Qadhi. Reconciling Reason and Revelation in the Writings of Ibn 

Taymiyya (d. 728/1328). An Analytical Study of Ibn Taymiyya’s Dar’ al-

taʻāruḍ. Yale University. 2013. P. 4 



ANALYSE VAN KITĀB AL-RŪḤ 

33 

 

willen. Het fysieke lichaam wordt ongeschikt door o.a. ziektes; 

hierna kan het niet langer worden beïnvloed door deze subtiele 

entiteit, waarna de rūḥ het lichaam verlaat en zich bij de wereld 

van de zielen voegt.” Na het geven van deze definitie, zegt Ibn al-

Qayyim: “Dit is de juiste mening over deze kwestie; elke andere 

mening is niet correct en alle andere meningen over deze kwestie 

zijn onjuist. Dit is wat aangegeven wordt door de Koran en 

Soenna, de consensus van de salaf en het bewijs van rede en 

gezond verstand. Hij citeert vijftien voorbeelden van bewijs en 

bewees dat de meningen van Ibn Sīnā, Ibn Ḥazm en anderen over 

de ziel onjuist waren.159  

In het negentiende discussiepunt bespreekt Ibn al-Qayyim de 

realiteit van de nafs. Hierin lijkt hij wel dezelfde positie in te 

nemen als al-Ashʻarī, Ibn Ḥazm en Fakhr al-Dīn al-Rāzī.160 Hij 

vond het echter wel van belang om hierbij te vermelden dat al-

Rāzī een ketterse innovator is in zijn ogen.161 Ibn al-Qayyim stelt 

dat de ziel (nafs) een dimensionaal lichaam is, gescheiden van het 

waarneembare lichaam en onafhankelijk.162 Hij stelt ook dat ziel 

(nafs) en geest (rūḥ) synoniemen zijn die dezelfde betekenis 

aanduiden.163 De plaats van de ziel (nafs) is volgens hem in de 

hersenen en het hart.164 De mens bestaat dus volgens Ibn al-

Qayyim uit lichaam en ziel. De ziel is een massa die verschilt van 

het lichaam in essentie.165 

 

 

 

 

2 Pre-existentiële ziel en de connectie tot het lichaam 

 
159 Al-Ashqar, “The Minor Resurrection,” 119. 
160 Holtzman, “Elements of Acceptance and Rejection in Ibn Qayyim al-

Jawziyya’s Systematic Reading of Ibn Hazm”, 615. 
161 Ibn al-Qayyim, “Kitāb al-Rūḥ”, 226. 
162 Ibid., 227. 
163 Ibid. 
164 Holtzman, “Elements of Acceptance and Rejection in Ibn Qayyim al-

Jawziyya’s Systematic Reading of Ibn Hazm”, 615-616. 
165 Ibn al-Qayyim, “Kitāb al-Rūḥ”, 226-227. 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

34 
 

“En (gedenk) toen jullie Heer uit de lendenen van de kinderen 

van Adam hun nageslacht voortbracht, en hen liet getuigen over 

zichzelf: “Ben ik niet jullie Heer?” Zij zeiden (daarop): 

“Jazeker! Wij getuigen daarvan.” Zodat jullie op de Dag der 

Opstanding niet zullen zeggen: “Voorwaar, wij gingen daar 

onachtzaam mee om.” 

[Koran 7:172] 

Bovenstaand vers uit de Koran heeft veel islamitische theologen, 

zoals Ibn Ḥazm al-Andalūsī (gest. 456/1064), laten geloven dat de 

zielen voor de lichamen zijn geschapen. Ibn Hazm’s positie heeft 

sterke overeenkomsten met de Ideeënwereld/wereld van atomen 

van Plato. Het zijn volgens Ibn Ḥazm de lichaamloze zielen die in 

de in de Barzakh verbleven voor het wereldse leven en daar zullen 

terugkeren nadat zij overlijden. De Profeet heeft gezegd: “zielen 

zijn als gerekruteerde soldaten, degenen die elkaar herkennen 

worden intiem, en degenen die botsen verschillen.” Deze 

overlevering geldt als bewijs voor Ibn Ḥazm dat de zielen 

geschapen zijn voor de lichamen en het grootste zichtbare bewijs 

hiervan is de liefde. Liefde in het wereldse leven is volgens hem 

de herkenning van twee zielen vanuit de pre-existentiële 

verblijfplaats. Allah zegt: “Hij is Degene Die jullie heeft 

geschapen uit één ziel, en daaruit heeft Hij zijn echtgenote 

geschapen, opdat hij rust bij haar zou vinden.”166 Ibn Ḥazm zegt: 

“Het feit dat zij uit hem geschapen was heeft Allah tot oorzaak 

gemaakt van dit ‘rust vinden’”.167 Liefde is volgens hem iets wat 

in de ziel zelf bestaat, omdat niet alleen het schone wordt 

bemind.168 Opvallend hier is dat hij Hippocrates en Plato 

citeert.169 Ibn al-Qayyim bekritiseert de positie van Ibn Ḥazm. Hij 

stelt dat het vers impliceert dat Allah het heeft voorbeschikt dat 

elk lichaam een ziel zal krijgen; niet dat Hij de zielen heeft 

geschapen, op een bepaalde locatie heeft geplaatst en naar een 

lichaam heeft gestuurd dat erop wacht.170 Allah heeft volgens hem 

 
166 Q. 7:189 
167 Ibn Hazm. De ring van de duif. Een moorse verhandeling over minnaars en 
liefde. Ingeleid en uit het Arabisch vertaald door Remke Kruk en Jan Just 

Witkam. Met een essay van Camilla Adang. Uitgeverij Bulaaq. Amsterdam: 

2008. P. 39 
168 Ibid., 39-40. 
169 Ibid., 43-44. 
170 Ibn al-Qayyim, “Kitāb al-Rūḥ”, 209. 



ANALYSE VAN KITĀB AL-RŪḤ 

35 

 

hun gelijkenis geëxtraheerd en scheidde de goede zielen van de 

slechte en de succesvolle van de ellendige. Hij vestigde zijn 

bewijs tegen hen door hen Zijn Heerschappij te laten verklaren, 

net zoals de Engelen getuigden.171 Volgens Ibn al-Qayyim zou een 

eventuele pre-existentiële ziel een intelligent wezen zijn en dit is 

in zijn visie niet mogelijk. Hij stelt: “Als de ziel vóór het lichaam 

bestond, zou het een intelligent wezen zijn. Eenmaal in het 

lichaam zou deze (intelligentie) ophouden te bestaan. Daarna zou 

het geleidelijk aan weer intelligentie krijgen. Als dit het geval was, 

zou het volkomen verbazingwekkend zijn dat een ziel intelligent 

en sterk, onwetend en zwak en dan weer intelligent en sterk zou 

kunnen zijn. Heeft de tekst, intellect of natuurlijke aanleg dit 

aangegeven? Allah zei: “en Allah heeft jullie uit de buiken van 

jullie moeders voortgebracht, terwijl jullie niets wisten. En Hij 

heeft voor jullie het gehoor, het zicht en de harten gemaakt, opdat 

jullie dankbaar zullen zijn”.172 Dit was onze oorspronkelijke staat 

en we kregen kracht en intellect op het moment dat we 

bestonden.”173 Ibn al-Qayyim geeft daarna aan dat Allah de mens 

tot getuigen tegen zichzelf heeft gemaakt en een getuige moet zich 

zijn getuigenis herinneren. Hij stelt dat de getuigenis de 

natuurlijke aanleg (fiṭra) is die Allah in de mens heeft geplaatst. 

Het bewijs tegen onszelf is de natuurlijke aanleg en de zending 

van profeten naar de mensheid door Allah.174 Dit vers komt 

volgens hem overeen met de volgende uitspraak van de Profeet: 

“elk kind wordt geboren op de natuurlijke aanleg.” In de 

beschrijving van zijn theorie noemt hij tevens de Muʻtazili 

geleerde al-Zamakhsharī die dit volgens hem ook stelde.175 Ook 

noemt hij de overlevering van de Profeet: “Waarlijk, de schepping 

van eenieder van jullie vindt plaats in de buik van zijn moeder, dit 

gedurende veertig dagen in de vorm van een levensklem. Daarna 

is het net zo lang een bloedklonter. Vervolgens is het net zo lang 

een vleesklomp. Dan wordt het er een Engel naar hem gestuurd 

die in hem de ziel blaast.” De Engel wordt volgens hem alleen 

gezonden om de ziel in hem te blazen en het blazen is de oorzaak 

van haar bestaan. De Profeet zei niet dat de Engel is gestuurd om 

de ziel in het lichaam te brengen. Er is volgens hem een verschil 

 
171 Ibid., 210. 
172 Q. 16:78 
173 Ibid., 222-223. 
174 Ibid., 214-215 
175 Ibid., 216. 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

36 
 

tussen een Engel die gezonden is om de ziel te blazen en een Engel 

die gezonden is met een ziel die op zichzelf bestaat.176 

3 Tussenperiode (Barzakh) 

“Achter hen is een Barzakh tot aan de Dag waarop zij opgewekt 

zullen worden.” 

[Koran 23:100] 

Ibn al-Qayyim zegt: “Wat betreft de bewering dat de zielen van 

de [overleden] gelovigen in een tussenstadium (Barzakh) zijn, 

reizend zoals ze willen, dit is toegeschreven aan Salmān al-Fārisī. 

[..] De Barzakh is een barrière tussen twee dingen. Salmān 

schetste een land tussen deze wereld en de volgende waar zielen 

zich zonder beperkingen kunnen voortbewegen. Dit is inderdaad 

een waarschijnlijk beeld, omdat ze deze wereld hebben verlaten 

zonder de volgende binnen te gaan. Hoewel ze zich in een 

tussenstadium bevinden zijn de zielen van de gelovigen 

vreugdevol en de zielen van de ongelovigen ellendig.”177 Ibn al-

Qayyim geeft aan dat de genietingen of bestraffingen voor de 

mens in zijn graf een essentieel onderdeel is van de Barzakh.178 

Degenen in de Barzakh zien deze wereld en de volgende. De 

vreugde en ellende van het graf is ofwel een tuin van het Paradijs 

of een plaats van het Hellevuur, afhankelijk van de daden die hij 

verricht heeft. Volgens Ibn al-Qayyim wordt zowel het lichaam 

als de ziel beloont of bestraft in het graf.179 Wat betreft de 

bewering dat de zielen van de gelovigen zich aan de rechterkant 

van Adam bevinden en de zielen van de ongelovigen aan zijn 

linkerkant; deze wordt volgens hem ondersteund door een 

authentieke profetische traditie met betrekking tot de nachtreis. 

Hoewel Ibn al-Qayyim bevestigt dat de Profeet ze zag, geeft dit 

volgens hem niet aan dat ze parallel aan elkaar zijn. Daarentegen 

zouden zielen aan de rechterkant kunnen zijn terwijl ze verheven 

en wijdverbreid zijn en andere zouden aan de linkerkant kunnen 

zijn terwijl ze laag en beperkt zijn.180 

 
176 Ibid. 
177 Ibid., 236. 
178 Ibid., 98. 
179 Ibid.  
180 Ibid. 



ANALYSE VAN KITĀB AL-RŪḤ 

37 

 

Een authentieke overlevering van Barā ibn ʻĀzib speelt een 

belangrijke rol voor Ibn al-Qayyim voor vele doctrines die hij 

opstelt met betrekking tot de Barzakh.181 Deze overlevering geldt 

als basis voor Ibn al-Qayyim voor onder andere het bevestigen 

van het bestaan de ziel, de ondervraging van de overledene door 

de twee Engelen Munkar en Nakīr, de bestraffingen of genietingen 

van het graf voor zowel het lichaam als de ziel en dat de zielen 

zich zullen bevinden in hun lichamen in het graf. Laatstgenoemde 

punt zal de basis zijn voor zijn doctrine dat de overleden personen 

in de graven weten dat ze worden bezocht door de levenden, dat 

het daardoor toegestaan is om te reciteren voor de nabestaanden 

bij het graf omdat de overledenen dit kunnen horen. Tevens zullen 

de overledenen volgens hem op de hoogte zijn van de daden van 

degenen die zij hebben achtergelaten. Deze punten worden vurig 

bestreden door hedendaagse salafi geleerden, omdat het kan 

leiden naar het zoeken van hulp of bemiddeling van de mensen bij 

de overledenen, wat een vorm van shirk zou zijn.182 Dit punt zou 

een interessant thema zijn voor verder onderzoek, maar staat te 

ver af van het onderwerp van deze scriptie. 

4 Hiernamaals 

“En wanneer de zielen verenigd worden.” 

[Koran 81:7] 

Ibn al-Qayyim stelt dat de overledenen levend zijn, maar niet in 

de juiste zin van het woord.183 De zielen zijn van twee soorten, de 

gelukzalige- en de verdoemde zielen. De gelukzalige zielen zijn 

volgens Ibn al-Qayyim begunstigd om elkaar te ontmoeten na 

dood, maar zelfs de levende zielen kunnen de doden zielen 

ontmoeten tijdens hun slaap in hun dromen. Dit is volgens Ibn al-

Qayyim overgeleverd door veel van de vrome voorgangers en dit 

was tevens de positie van de metgezel Ibn ʻAbbās.184 Hij stelt dat 

Allah de zielen laat sterven tijdens de slaap, waarop de zielen van 

 
181 Zie: Appendix III voor de volledige overlevering. 
182 Zo heeft de redacteur ̒ Iṣām al-Dīn al-Ṣibābatī van Kitāb al-Rūḥ in het eerste 
hoofdstuk wat hier over gaat regelmatig kritiek geleverd in de voetnoten, 

waarin hij geleerden als al-Albānī citeert. Zie: Ibn al-Qayyim, “Kitāb al-Rūḥ”, 

7-30. 
183 Holtzman, “Elements of Acceptance and Rejection in Ibn Qayyim al-

Jawziyya’s Systematic Reading of Ibn Hazm”, 618. 
184 Ibid., 26. 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

38 
 

de levenden en de overledenen elkaar kunnen ontmoeten en 

raadplegen. Hij citeert hierbij vers 39:42: “Allah neemt de zielen 

tijdens hun dood weg en (de zielen) die niet doodgaan, (neemt Hij 

weg) tijdens hun slaap. En hij houdt die (zielen) voor wie de dood 

is bepaald vast en stuurt de andere (zielen terug) tot een 

vastgesteld tijdstip. Voorwaar, daarin bevinden zich zeker tekenen 

voor een volk dat nadenkt.” De zielen van de levenden zullen 

terugkeren naar de lichamen op het moment van ontwaken. De 

zielen van de overledenen willen terugkeren naar hun lichamen, 

maar worden vastgehouden. De ziel die vast wordt gehouden is 

daadwerkelijk overleden, terwijl de ziel die terugkeert slechts in 

zijn slaap was gestorven. De slaap is daarom volgens Ibn al-

Qayyim de kleine dood, zoals Allah ons heeft ingelicht.185  

De dood was volgens Plato en degenen die zich op hem baseerden 

niets anders dan de scheiding van de ziel uit het lichaam. Dood-

zijn bestaat uit enerzijds het lichaam, gescheiden van de ziel, apart 

op zichzelf alleen bestaat, terwijl anderzijds de ziel, gescheiden 

van het lichaam, apart op zichzelf alleen bestaat.186 De ziel wordt 

bij de dood bevrijd van de wereld en het lichaam, die slechts schijn 

zijn. Telkens als de redelijke ziel (logos) iets wilt onderzoeken 

met het lichaam werd zij namelijk bedrogen door de 

onbetrouwbare en onnauwkeurige lichamelijke waarnemingen.187 

Zuivere kennis kan in het wereldse dus niet verkregen worden, 

maar na de dood wel; op het moment dat de ziel alleen op zichzelf 

is, los van het lichaam.188 De echte filosoof bereid zich daarom 

voor op de dood. Hij probeert zoveel mogelijk afstand te houden 

van ‘het lichamelijke’ tijdens zijn leven.189 Ibn al-Qayyim 

bestrijdt dit gedachtegoed, onder andere wanneer hij de posities 

van Ibn Sīnā bespreekt. Hij geeft aan dat de zielen en lichamen 

gezamenlijk worden opgewekt op de Dag des Oordeels en beiden 

bestraft of beloont worden naar gelang hun daden. Ibn al-Qayyim 

baseert zich op een overlevering van Ibn ʻAbbās: “De onenigheid 

tussen de schepselen op de Dag des Oordeels zal voortduren totdat 

de ziel en het lichaam ruzie maken. De ziel zal tegen het lichaam 

 
185 Ibid., 26-27. 
186 Plato, “Phaedo”. In: Plato. Verzameld Werk. Tweede deel. Vertaald door 

Xaveer de Win. Uitgeverij Ambo. Baarn: 1978. P. 287 
187 Ibid., 288; [9-12] 
188 Ibid., 291; [9-12] 
189 Ibid.; [9-12] 



ANALYSE VAN KITĀB AL-RŪḤ 

39 

 

zeggen: “Jij hebt slechte dingen gedaan” en het lichaam zal tegen 

de ziel zeggen: “Jij hebt me dat laten doen”. Dan zal Allah een 

Engel sturen om tussen hen te oordelen. Hij zal zeggen: “Jullie 

twee zijn als een verlamde en een blinde man die een tuin binnen 

traden. De verlamde man zag daar fruit hangen en zei tegen de 

blinde man: “Ik kan fruit zien, maar ik kan er niet bij.” De blinde 

man zei: “Ik kan er wel bij, maar ik kan het niet zien.” De 

verlamde man zei: “Kom en til me op, zodat ik het kan plukken.” 

Dus hij tilde hem op zodat hij de vrucht kon plukken.” De Engel 

zal zeggen: “Dus wie van hen moet worden gestraft?” Ze zullen 

zeggen: “Beiden.” Hij zal zeggen: “Hetzelfde geldt voor jullie 

twee.”190 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
190 Ibn al-Qayyim, “Kitāb al-Rūḥ”, 235-236. Deze overlevering wordt tevens 

genoemd door Ibn Taymiyya. Zie: Al-Ashqar, “The Minor Resurrection”, 122-

123. 



 
 

HOOFDSTUK 5 

Samenvatting en conclusies 

Deze scriptie is gebouwd op de hypothese dat er wellicht 

filosofische aspecten zouden gevonden konden worden in het 

werk Kitāb al-Rūḥ van de orthodox-islamitisch theoloog Ibn 

Qayyim al-Jawziyya. De hoofdvraag die ik hierbij heb opgesteld 

is als volgt: “Is Ibn al-Qayyim, direct of indirect, beïnvloed door 

de Griekse filosofie bij het formuleren van zijn notie van de ziel?” 

Om deze onderzoeksvraag te beantwoorden heb ik drie 

deelvragen opgesteld, die in deze thesis als drie afzonderlijke 

hoofdstukken hebben gefunctioneerd. Ik zal al samenvattend mijn 

conclusies presenteren. 

Hoofdstuk 1 was een introductie aangaande het onderwerp. Hierin 

heb ik het onderzoeksprobleem gepresenteerd, het belang van het 

onderwerp en de methode die ik heb gebruikt. Hoofdstuk 2 was 

gebouwd op de vraag: “Hoe wordt de ziel genoemd in de 

Koranexegese (tafsīr) en wat is de positie van Ibn al-Qayyim?” Ik 

heb hierbij de traditionele manier van exegese (tafsīr bi’l-riwāya) 

en exegese gebaseerd op de menselijke ratio (tafsīr bi’l-ra’y) ten 

opzichte van Q. 17:85 – die gaat over de ziel – vergeleken aan de 

hand van Ibn Kathīr, die de traditionele methode volgt, en Fakhr 

al-Dīn al-Rāzī, die de methode gebaseerd op de menselijke ratio 

volgt. Hierna heb ik de exegese van Ibn al-Qayyim geanalyseerd 

aan de hand van deze twee methodes. Ibn al-Qayyim heeft laten 

zien dat hij bij zijn exegese van Q. 17:85, en tevens zijn andere 

discussiepunten, een eigen notie van de ziel samenstelt. Wat 

betreft de exegese van dit vers lijkt hij beïnvloed geweest te zijn 

door de positie van al-Rāzī, maar hij neemt een andere afslag. Hij 

stelt dat de overlevering die al- Rāzī citeert zwak is, maar dezelfde 

soort overleveringen worden ook door anderen verteld en die zijn 

wel sterk. Al-Rāzī verwierp de overlevering, terwijl Ibn al-

Qayyim ervoor koos om een vorm van metaforische interpretatie 

(ta’wīl) – wat past in de kalām-traditie – toe te passen om de 

overleveringen te behouden in tegenstelling tot al-Rāzī die deze 

kans aangreep om zijn eigen filosofische doctrines te presenteren. 

De Rūḥ is volgens Ibn al-Qayyim een Engel, en niet de menselijke 

ziel. Als het om de menselijke ziel ging had de Profeet dit moeten 

weten; want zelfs de kleinste der filosofen en tradities hier over 

hebben geschreven. Ook is het opvallend om te zien dat de 

traditionele exegeet Ibn Kathīr tevens zijn eigen interpretaties 



SAMENVATTING EN CONCLUSIES 

 

41 

 

loslaat op het vers. Zijn uitleg lijkt veel overeenkomsten te hebben 

met de exegese op basis van de menselijke ratio. Dit vers lijkt de 

indruk te wekken dat zelfs orthodoxe theologen worden 

gedwongen om terug te keren naar de rationele exegese, omdat de 

openbaring er niets over vermeld. Ik vraag me af; als de Profeet 

heeft gezegd dat de mens weinig kennis heeft over de ziel, waarom 

accepteren deze theologen dit dan niet direct? Uiteindelijk hebben 

alle discussies over de ziel ertoe geleid dat er enorm veel 

meningsverschil is over de notie van de ziel en de mens lijkt er 

nog niet uit te zijn wat de ziel nou specifiek is. Het blijft gissen 

naar het onwaarneembare in mijn ogen. Het zou interessant zijn 

om te kijken of er meer aanhangers van de traditionele methode 

van tafsīr zijn die hun uitvlucht nemen in bepaalde vraagstukken 

bij de methode gebaseerd op het menselijke intellect om te kijken 

of ze consequent zijn in hun methoden. 

In hoofdstuk 3 heb ik getracht de verschillende Griekse filosofen 

te bespreken en hoe filosofische doctrines met betrekking tot de 

ziel terecht zijn gekomen in de kalām-traditie. Ook heb ik de 

positie van Ibn al-Qayyim hierbij proberen te bespreken. 

Daarnaast heb ik in hoofdstuk 4 een analyse proberen te maken 

van Kitāb al-Rūḥ, om te kijken of Ibn al-Qayyim enigszins 

beïnvloed is door de filosofie. De meest interessante uitkomst van 

deze hoofdstukken is in mijn ogen de raakvlakken, maar ook grote 

verschillen die Ibn al-Qayyim heeft met de Griekse filosofen en 

de mensen van kalām. Soms komt hij overeen met bijvoorbeeld 

de Muʻtazila, maar toch niet helemaal. En hetzelfde geldt voor de 

Ashāʻira en tevens Ibn Sīnā. Zo accepteert hij de immateriële aard 

van de ziel, maar weerlegt hij Ibn Sīnā op zijn positie dat het 

lichaam niet zal worden bestraft in het graf of opgewekt zal 

worden op de Dag des Oordeels. Wat betreft de discussies over de 

ziel lijkt hij ook raakvlakken te hebben met Plato, meer dan 

Aristoteles. Aristoteles lijkt mijlen ver te staan van Ibn al-

Qayyim’s gedachtegoed. Los van het feit dat hij de logica van 

Aristoteles niet accepteert stelt hij expliciet dat de doctrines van 

Aristoteles tot de meest onnauwkeurige posities behoren. Ook 

bekritiseert Ibn al-Qayyim veel doctrines die geïnspireerd lijken 

te zijn op Plato’s werken, zoals die van Ibn Ḥazm. Er zijn veel 

overeenkomsten tussen de Koran en Soenna met Plato’s 

gedachtegoed, zoals Ibn Ḥazm dit presenteert. Soms las ik de 

bewijsvoering van Ibn al-Qayyim en dacht ik; probeert Ibn al-

Qayyim deze posities slechts te bekritiseren omdat het overeen 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

42 
 

kan komen met een Grieks filosoof, of is hij echt overtuigd van de 

posities waarvoor hij pleit. De uitleg van Ibn Ḥazm van Q. 7:172 

over de pre-existentiële ziel lijkt namelijk plausibel, maar Ibn al-

Qayyim weerlegt deze met vele bewijzen om zijn punt duidelijk 

te maken. Ibn al-Qayyim laat bij elk discussiepunt zien dat hij 

weet waar hij over praat. Hij bespreekt het gedachtegoed van de 

Griekse- en islamitische filosofen, de mensen van kalām en tevens 

kent hij enorm veel data die genoemd is in de Koran, Soenna en 

in de theologische database van de orthodoxie. 

Het werk van Ibn al-Qayyim ligt op de scheidslijn van de filosofie 

en de theologie. Hij bespreekt veel filosofische posities ten 

opzichte van de ziel waar hij een orthodox antwoord op probeert 

te formuleren in Kitāb al-Rūḥ. De kritiek van de hedendaagse 

orthodoxie als het gaat om filosofische- of kalām-geïnspireerde 

aspecten is enigszins terecht, maar mocht men een dergelijk werk 

over de ziel willen schrijven vanuit orthodox perspectief waarin 

alle verzen en overleveringen worden genoemd lijkt men 

genoodzaakt om het verstand te gebruiken om een notie van de 

ziel te formuleren. De uitdaging voor de theoloog om niet 

tegenstrijdig te zijn in het interpreteren van de genoemde teksten 

blijft bestaan. Toch heeft Ibn al-Qayyim zijn best gedaan om een 

orthodoxe notie van de ziel te formuleren. De kritiek vanuit de 

hedendaagse orthodoxie op Ibn al-Qayyim’s posities genoemd in 

Kitāb al-Rūḥ lijken naast de filosofische aspecten voornamelijk te 

gaan over zijn standpunten omtrent de overleden personen in het 

graf. Zo stelde Ibn al-Qayyim dat de zielen zich zullen bevinden 

in hun lichamen in het graf. Hierdoor weten de overleden 

personen in de graven dat ze worden bezocht door de levenden. 

Hierdoor is het volgens hem toegestaan om te reciteren voor de 

nabestaanden bij het graf, omdat de overledenen dit kunnen horen. 

Tevens zullen de overledenen volgens hem op de hoogte zijn van 

de daden van degenen die zij hebben achtergelaten. Ook blijven 

de levenden en overleden met elkaar communiceren in de 

Barzakh; de overledenen verblijven daar en de levenden bezoeken 

hen in hun slaap middels dromen. De band tussen de overleden- 

en levende personen blijft dus bestaan. De kritiek van de 

hedendaagse orthodoxe lijkt gebaseerd te zijn op de notie van 

afgoderij (shirk). Het gegeven dat de overledenen levend zijn in 

een bepaalde zin van het woord zou kunnen leiden naar het zoeken 

van hulp of bemiddeling van de mensen bij de overledenen. Dit 



SAMENVATTING EN CONCLUSIES 

 

43 

 

punt zou een interessant thema zijn voor verder onderzoek, maar 

hier kon ik niet verder op ingaan tijdens mijn scriptie, omdat het 

te ver af staat van het onderwerp. 

Ibn al-Qayyim is inderdaad een onafhankelijk denker, zoals 

Holtzman al aangaf, en is niet bang om zijn mening te uitten en 

daarmee in te druisen tegen bestaande doctrines, al is het tegen de 

standpunten van theologen uit de orthodoxie. In sommige punten 

komt hij overeen met filosofische doctrines, terwijl hij deze op 

andere punten bekritiseerd. Hiermee kom ik op een antwoord op 

de onderzoeksvraag: “Is Ibn al-Qayyim, direct of indirect, 

beïnvloed door de Griekse filosofie bij het formuleren van zijn 

notie van de ziel?” Ibn al-Qayyim is in zijn werk gedeeltelijk 

beïnvloed geweest door denkers als Fakhr al-Dīn al-Rāzī, de 

kalām-traditie en daardoor indirect door de Griekse filosofie. Hij 

kende de posities van de Griekse filosofen en degenen die na hen 

kwamen door en door. Hij presenteerde hun posities in zijn werk 

en nam er regelmatig afstand van. Hij probeerde een orthodoxe 

notie van de ziel te bewerkstelligen aan de hand van de Koran en 

de Soenna van de Profeet, maar hierdoor nam hij wellicht 

onbewust doctrines over van de door filosofie geïnspireerde 

groeperingen en theologen.

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

Bibliografie 

ʻAbd Allāh bin Aḥmad bin Ḥanbal. Kitāb al-Sunna. Ed. ʻĀdil ibn 

ʻAbd Allāh Āl Ḥamdān. Daral al-Lu’lu’a. Beiroet: 1441/2020.  

ʻAbd Allāh ibn Jibrīn. Sharḥ Uṣūl al-Sunna li al-imām Aḥmad ibn 

Ḥanbal. Tweede druk. Dār al-Masīr. Riyadh: 1420/1999. 

ʻAbd al-ʻAzīz al-Ṭarīfī. Al-Taqrīr fī asānīd al-tafsīr. Maktaba Dār 

al-Minhāj. Jeddah: 2011.  

ʻAbd al-ʻAzīz al-Ṭarīfī. Al-Maghribiyya. Fī Sharḥ al-ʻaqīda al-

Qayrawāniyyah. Tweede druk. Maktaba Dār al-Minhāj. Riyadh: 

1439/2018. 

Abdelilah Ljamai. Inleiding tot de studie van de koran. 

Ontstaansgeschiedenis en methodes van de koranexegese. 

Uitgeverij Meinema. Zoetermeer: 2005.  

Aboe Ismail & studenten. De interpretaties van de betekenissen 

van de Koran. 3e druk. Stichting as-Soennah. Den Haag: 2014. 

Adis Duderija (ed.). The Sunna and its Status in Islamic Law. The 

Search for a Sound Hadith. Palgrave Macmillian Ltd: 2018. 

Al-Albānī. Kan men terugkeren naar Kitāb al-Rūḥ van Ibn al-

Qayyim? Geen datum. Geraadpleegd van https://www.al-

albany.com/audios/content/3741/ القيم-لابن-الروح- كتاب-على-يعتمد-هل  

op 10 maart 2021. 

Al-Ghazālī. The Incoherence of the Philosophers. A parallel 

English-Arabic text translated, introduced and annotated by 

Michael E. Marmura. Brigham Young University Press. Provo, 

Utah: 2000. 

ʻAlī bin Aḥmad al-Wāhidī. Asbāb al-Nuzūl al-Qur’ān. (Reasons 

and occasions of revelation of the Holy Quran). Ed. Kamāl 

Basyūni Zaghlūl. Dar al-Kutub al-Ilmiyah. Beirut: 2016. 

Al-ʻUthaymīn. Kitāb al-Rūḥ en Ḥādī al-Arwāḥ van Ibn al-

Qayyim. Geen datum. Geraadpleegd van 

https://binothaimeen.net/content/12878 op 10 maart 2021. 

Al-ʻUthaymīn. “The true Salafis are the followers of the path of 

the Prophet (blessings and peace of Allah be upon him) and his 

https://www.al-albany.com/audios/content/3741/هل-يعتمد-على-كتاب-الروح-لابن-القيم%20op%2010%20maart%202021
https://www.al-albany.com/audios/content/3741/هل-يعتمد-على-كتاب-الروح-لابن-القيم%20op%2010%20maart%202021
https://www.al-albany.com/audios/content/3741/هل-يعتمد-على-كتاب-الروح-لابن-القيم%20op%2010%20maart%202021
https://binothaimeen.net/content/12878


BIBLIOGRAFIE 

 

45 

 

Companions.” 4 januari 2010. Geraadpleegd van 

https://islamqa.info/en/answers/125476/the-true-salafis-are-

the-followers-of-the-path-of-the-prophet-blessings-and-

peace-of-allah-be-upon-him-and-his-companions op 24 maart 

2021. 

Al-Zarkashī. Al-Burhān fī ʻulūm al-Qur’ān. Dar al-Ḥadīth. Caïro: 

1427/2006. 

Anthony Ruffus & Jon McGinnis (2015). Willful Understanding: 

Avicenna’s Philosophy of Action and Theory of the Will. Archiv 

für Geschichte der Philosophie, 97(2), pp. 160-195. Geraadpleegd 

22 april 2021 van doi:10.1515/agph-2015-0007. 

Averroes. Geloof en wetenschap in de islam. Averroes’ “Het 

beslissende woord”. Vertaald, ingeleid en geannoteerd door 

Remke Kruk. Tweede druk. Uitgeverij Klement. Kampen: 2006. 

Averroes (Ibn Rushd) of Cordoba. Long Commentary on De 

Anima of Aristotle. Translated and with introduction and notes by 

Richard C. Taylor with Thérèse-Anne Druart, subeditor. Yale 

University Press. New Haven-London: 2009. 

Birgit Meyer. “Der Mensch ist was er ist.” Religious Matters in 

an Entangled World. Utrecht University. 24 augustus 2019. 

Geraadpleegd van https://religiousmatters.nl/der-mensch-ist-

was-er-isst/ op 25 maart 2021. 

Carl Sharif El-Tobgui. Ibn Taymiyya on Reason and Revelation. 

A Study of Dar’ taʻāruḍ al-ʻaql wa’l-naql. Brill. Leiden-Boston: 

2020. 

Caterina Bori en Livnat Holtzman, “A Scholar in the Shadow” 

(2010)  

Charles Taylor. Een seculiere tijd. Zesde druk. Lemniscaat. 

Rotterdam: 2009. 

Dag Nikolaus Hasse. Avicenna’s De Anima in the Latin West. The 

Formation of a Peripatetic Philosophy of the Soul 1160-1300. The 

Warburg Institute – Nino Aragno Editore. London – Turin: 2000. 

David Thomas, “Abū Hāshim al-Jubbāʾī”, in: Christian-Muslim 

Relations 600 - 1500, General Editor David Thomas. 

https://islamqa.info/en/answers/125476/the-true-salafis-are-the-followers-of-the-path-of-the-prophet-blessings-and-peace-of-allah-be-upon-him-and-his-companions%20op%2024%20maart%202021
https://islamqa.info/en/answers/125476/the-true-salafis-are-the-followers-of-the-path-of-the-prophet-blessings-and-peace-of-allah-be-upon-him-and-his-companions%20op%2024%20maart%202021
https://islamqa.info/en/answers/125476/the-true-salafis-are-the-followers-of-the-path-of-the-prophet-blessings-and-peace-of-allah-be-upon-him-and-his-companions%20op%2024%20maart%202021
https://islamqa.info/en/answers/125476/the-true-salafis-are-the-followers-of-the-path-of-the-prophet-blessings-and-peace-of-allah-be-upon-him-and-his-companions%20op%2024%20maart%202021
https://religiousmatters.nl/der-mensch-ist-was-er-isst/
https://religiousmatters.nl/der-mensch-ist-was-er-isst/


IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

46 
 

Geraadpleegd op 16 mei 2021 van 

http://dx.doi.org/10.1163/1877-8054_cmri_COM_22563  

Emanuel Rutten. Waarover gaat de syllogistiek van Aristoteles? 

Een reflectie op het object van Aristoteles’ syllogismeleer aan de 

hand van twee moderne reconstructies. Z.d. Geraadpleegd van 

https://www.gjerutten.nl/Over%20de%20syllogistiek%20va

n%20Aristoteles.pdf op 30 november 2020. 

Enrico Crivellato, Domenico Ribatti. Soul, mind, brain: Greek 

philosophy and the birth of neuroscience. Elsevier. Brain 

Research Bulletin 71 (2007) 327–336. 

Fakhr al-Dīn al-Rāzī, Mafātīḥ al-Ghayb, vol. 21, p. 391-392. 

Geraadpleegd van https://al-maktaba.org/book/23635/3635 op 

6 april 2021. 

Gabriel Said Reynolds, “ʿAbd al-Jabbār”, in: Christian-Muslim 

Relations 600 - 1500, General Editor David Thomas. 

Geraadpleegd op 16 mei 2021 van 

<http://dx.doi.org/10.1163/1877-8054_cmri_COM_22584> 

Geneviève Gobillot. “Corps (badan), âme (nafs) et esprit (rūḥ) 

selon Ibn Qayyim al-Ğawziyyah à travers son Kitāb al-rūḥ: Entre 

théologie rationnelle et pensée mystique.” (in Shadow, 229-258)  

Gimaret, “al-S̲h̲aḥḥām”, in: Encyclopaedia of Islam, Second 

Edition, Edited by: P. Bearman, Th. Bianquis, C.E. Bosworth, E. 

van Donzel, W.P. Heinrichs. Geraadpleegd op 16 mei 2021 van 

<http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_6759> 

Hans Joachim Störig. Geschiedenis van de Filosofie. 

Eenenveertigste druk. Spectrum. Amsterdam: 2019. 

Harry Willemsen (red.). Woordenboek Filosofie. Van Gorcum. 

Assen/Maastricht: 1992.  

Ibn Bāz. “Al-ʻIlm bi Aḥkām Allah min Ahham al-Wājibāt.” G.d. 

Geraadpleegd van https://binbaz.org.sa/articles/219/ -الل -بأحكام-العلم  

الواجبات-أهم-نم  op 25 maart 2021. 

Ibn Hajar al-ʻAsqalānī. Lisān wa-‘l-Mizān. Vol. 5. Ed: ʻAbd al-

Fatāḥ Abū Ghadda. Maktaba al-Maṭbuʻāt al-Islāmiyyah. Beiroet: 

1423/2002. 

http://dx.doi.org/10.1163/1877-8054_cmri_COM_22563
https://www.gjerutten.nl/Over%20de%20syllogistiek%20van%20Aristoteles.pdf
https://www.gjerutten.nl/Over%20de%20syllogistiek%20van%20Aristoteles.pdf
https://al-maktaba.org/book/23635/3635%20op%206%20april%202021
https://al-maktaba.org/book/23635/3635%20op%206%20april%202021


BIBLIOGRAFIE 

 

47 

 

Ibn Hazm. De ring van de duif. Een moorse verhandeling over 

minnaars en liefde. Ingeleid en uit het Arabisch vertaald door 

Remke Kruk en Jan Just Witkam. Met een essay van Camilla 

Adang. Uitgeverij Bulaaq. Amsterdam: 2008. 

Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qurān al-Aẓīm, geraadpleegd van 

https://www.altafsir.com/Tafasir.asp?tMadhNo=1&tTafsirNo=7

&tSoraNo=17&tAyahNo=85&tDisplay=yes&Page=3&Size=1&

LanguageId=1 op 23 juni 2021. 

Ibn Kathīr. Tafsir Ibn Kathir (Abridged). Vol. 6. Abridged by a 

group of scholars under the supervision of Shaykh Safiur-Rahman 

al-Mubarakpuri. Darussalam. Riyadh: 2003. 

Ibn Qayyim al-Jawziyya. Al-Rūḥ. Redactie: ʻIṣām al-Dīn al-

Ṣibābatī. Dār al-Ḥadīth. Caïro: 1424/2003. 

Ibn Qayyim al-Jawziyya. The Soul. Translation Ismail Abdus 

Salaam. Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah. Beiroet: 2010. 

Jan M.F. van Reeth. Kalām. Arabisch denken over God en wereld. 

Garant. Antwerpen – Apeldoorn: 2011. 

Jonathan A.C. Brown. Misquoting Muhammad. The Challenge 

and Choices of Interpreting the Prophet’s legacy. Oneworld 

Publications. London: 2015. 

Jonathan A.C. Brown. The Canonization of al-Bukhārī and 

Muslim: The Formation and Function of the Sunni Ḥadīth Canon. 

The University of Chicago. Chicago: 2006. 

Jon McGinnis & David C. Reisman. Classic Arabic Philosophy. 

An Anthology of Sources. Hackett Publishing Company, Inc. 

Indianapolis: 2007. 

Julien Offray de La Mettrie. Man a Machine. Philosophical and 

Historical Notes by Gertrude Carman Bussey. The Open Court 

Publishing Co. Chicago: 1912. 

Khaṭīb al-Baghdādi. Tareekh al-Baghdaad aw Madina al-Salaam. 

Vol. 10.  Dār al-Kutub al-ʻIlmiyya. Beiroet: G.D. 

Kifayat Ullah, “al-Zamakhsharī”, in: Encyclopaedia of the 

Qurʾān, General Editor: Jane Dammen McAuliffe, Georgetown 

https://www.altafsir.com/Tafasir.asp?tMadhNo=1&tTafsirNo=7&tSoraNo=17&tAyahNo=85&tDisplay=yes&Page=3&Size=1&LanguageId=1
https://www.altafsir.com/Tafasir.asp?tMadhNo=1&tTafsirNo=7&tSoraNo=17&tAyahNo=85&tDisplay=yes&Page=3&Size=1&LanguageId=1
https://www.altafsir.com/Tafasir.asp?tMadhNo=1&tTafsirNo=7&tSoraNo=17&tAyahNo=85&tDisplay=yes&Page=3&Size=1&LanguageId=1


IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

48 
 

University, Washington DC. Geraadpleegd op 16 mei 2021 van 

http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_050484 

Livnat Holtzman, “al-Lālakāʾī, Abū l-Qāsim”, in: Encyclopaedia 

of Islam, THREE, Edited by: Kate Fleet, Gudrun Krämer, Denis 

Matringe, John Nawas, Everett Rowson. Geraadpleegd op 14 mei 

2021 van http://dx.doi.org/10.1163/1573-

3912_ei3_COM_35783 

Livnat Holtzman “Elements of Acceptance and Rejection in Ibn 

Qayyim al-Jawziyya’s Systematic Reading of Ibn Hazm” (2013).  

Livnat Holtzman, “Ibn Qayyim al-Jawziyyah” (2009)  

Livnat Holtzman, “The Mihna of Ibn ‘Aqil (d. 513/1119) and the 

Fitnat Ibn al-Qushayri (d. 514/1120)”, p. 2. Uit: Sabine Schmidtke 

(ed.). The Oxford Handbook of Islamic Theology. Oxford 

University Press. Oxford: 2018. 

Maimodines. Dalālat al-Ḥā’irīn (Gids der Verdoolden). Vol 1. 

Ed: Husayn Atay. Maktaba al-Thaqāfa al-Dīniyya. Caïro: G.D. 

Maimonides. The Guide for the perplexed. Translated from the 

original Arabic Text by M. Friedländer. Dover Publications, INC. 

New York: 1956. 

Margaretha T. Heemskerk. “ʻAbd al-Jabbār al-Hamadhānī on 

Body, Soul and Resurrection.” 127-156. In boek: Camilla Adang, 

Sabine Schmidtke, David Sklare (ed.). A Common Rationality: 

Muʻtazilism in Islam and Judaism. Orient-Institut Istanbul. 

Würzburg: 2016. 

Mark J. Edwards. Origen. Stanford Encyclopedia of Philosophy. 

10 maart 2014 geraadpleegd van 

https://plato.stanford.edu/entries/origen/ op 10 maart 2021.; 

Kirk Essary. Origen’s Doctrine of the Soul: Platonist or 

Christian? Texas Tech University. Texas: 2008.  

Mhamed Aarab. Arrisala Ibn Abi Zayd Al Qayrawani, Vertaling 

& uitleg. Uitgeverij ’t Kennishuys. Den Haag: 2016. 

Michael Knowles. “Is Islam an Abrahamitic Religion?” New 

Blackfriars, May 2011, vol 92, No. 1039 (May 2011), pp. 318-

321. 

http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_050484
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_35783
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_35783
https://plato.stanford.edu/entries/origen/


BIBLIOGRAFIE 

 

49 

 

Muhammad H. Kamali. Principles of Islamic Jurisprudence. 

Third Revised and Enlarged Edition. The Islamic Text Society. 

Cambridge: 2003. 

Muhammad Ibn Salih al-Uthaymin. An Explanation of Shaykh al-

Islam Ibn Taymiyya’s Introduction to the Principles of Tafsir. Al-

Hidaayah Publishing & Distribution Ltd. Birmingham: 2009.  

Muhammad Ibn Salih al-Uthaymin. Muqaddima al-Tafsīr 

lishaykh al-islām Ibn Taymiyya. Dār al-Waṭan. 2012. 

Muḥammad Ṣāliḥ al-Munajjid. “Which is more sound, Tafseer 

Ibn Katheer or Tafseer al-Tabari?” Geraadpleegd van 

https://islamqa.info/en/answers/43778/which-is-more-sound-

tafseer-ibn-katheer-or-tafseer-al-tabari op 9 juni 2021. 

Muḥammad Ṣaleh al-Munajjid. Who are the Ash‘aris? Are they 

among Ahl as-Sunnah? Islamqa. 3 februari 2020. Geraadpleegd 

van https://islamqa.info/en/answers/226290/who-are-the-

asharis-are-they-among-ahl-as-sunnah op 30 november 2020. 

Nasr Abū Zayd. Rethinking the Qur’ān: Towards a Humanistic 

Hermeneutics. SWP Publishers. Amsterdam: 2004.  

Ole Martin Høystad. De ziel. Een cultuurgeschiedenis. Vertaald 

door Wouter De Jong. Athenaeum-Polak & van Gennep. 

Amsterdam: 2018. 

Parviz Morewedge. “Ibn Sīnā’s concept of the self.” 49-73. In 

book: Marx W. Wartofsky & Muhsin S. Mahdi. The Philosophical 

Forum. A Quarterly. Volume IV, No. 1. Deparmentment of 

Philosophy of Boston University: 1973. 

Peter Adamson. Philosophy in the Islamic world. A history of 

philosophy without any gaps. Volume 3. Oxford University Press. 

Oxford: 2016. 

Plato. De ideale staat. Politeia. Vertaald door Gerard Koolschijn. 

Athenaeum-Polak & van Gennep. Amsterdam: 2017. 

Plato. The Republic of Plato. Second Edition. Translated with 

notes and an interpretive essay by Allan Boom. BasicBooks. 

Paris: 1991. 

https://islamqa.info/en/answers/43778/which-is-more-sound-tafseer-ibn-katheer-or-tafseer-al-tabari%20op%209%20juni%202021
https://islamqa.info/en/answers/43778/which-is-more-sound-tafseer-ibn-katheer-or-tafseer-al-tabari%20op%209%20juni%202021
https://islamqa.info/en/answers/226290/who-are-the-asharis-are-they-among-ahl-as-sunnah
https://islamqa.info/en/answers/226290/who-are-the-asharis-are-they-among-ahl-as-sunnah


IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

50 
 

Plato, “Timaeus [31-33]”. In: Plato. Verzameld Werk. Vijfde deel. 

Vertaald door Xaveer de Win. Uitgeverij Ambo. Baarn: 1978.  

Sa’eed al-Fouda. Ma Qawluhu al-Mudallas Abd Allah bin Ahmad 

bin Hanbal fi Kitaabihi ‘al-Sunna’ ‘an al-Imam Abu Hanifa al-

Nu’maan. Upgeload door: Al-Ashaa’irah op 20 juni 2020. 

Geraadpleegd van: 

http://youtube.com/watch?v=WgVLMHxAbec&feature=sha

re 

Stephen R. L. Clark, “Ancient Philosophy”. In: Anthony Kenny 

(ed.). The Oxford History of Western Philosophy.  Oxford 

University Press. Oxford: 2000. 

Tariq Jaffer. “Fakhr al-Dīn al-Rāzī on the Soul (al-nafs) and Spirit 

(al-rūḥ): An Investigation into the Eclectic Ideas of Mafātīḥ al-

ghayb.” Journal of Qur’anic Studies, 2014, vol. 16, no. 1 (2014), 

pp. 93-119.  

The William Davidson digital edition of the Koren Noé Talmud, 

with commentary by Rabbi Adin Even-Israel Steinsaltz. 

Sanhedrin (Daf 91a). Geraadpleegd van: 

https://www.sefaria.org/Sanhedrin?lang=bi op 31 maart 2021. 

Tzni Langermann “Ibn al-Qayyims Kitab al-Ruh: Some Literary 

Aspects” (2013)  

Tzni Langermann “The Naturalization of Science in Ibn Qayyim 

al-Ǧawziyya’s “Kitāb al-Rūḥ”” (2010). 

ʻUmar S. al-Ashqar. The Minor Resurrection. What Happens 

After Death In the Light of the Qur’an and Sunnah. Translated by: 

Nasiruddin al-Khattab. Islamic Creed series vol. 5. International 

Islamic Publishing House. Riyadh: 2005. 

Yahya Michot, Revelation in: Timothy Winter (ed.). The 

Cambridge Companion to Classical Islamic Theology. Chapter: 

Yahya Michot. Relevation (180-196). in Cambridge University 

Press. Cambridge: 2008.  

Yaser Ellethy, “A Controversial Orthodoxy: Al-Ghazali’s Revival 

of the Religious Sciences”, Journal for Theology and the Study of 

Religion (2020), 74/4, 375-386. 

http://youtube.com/watch?v=WgVLMHxAbec&feature=share
http://youtube.com/watch?v=WgVLMHxAbec&feature=share
https://www.sefaria.org/Sanhedrin?lang=bi


BIBLIOGRAFIE 

 

51 

 

Yaser Ellethy. Islam, Context, Pluralism and Democracy. 

Classical and Modern Interpretations. Routledge. London-New 

York: 2017.  

Yasir Qadhi. Een introductie tot de wetenschappen betreffende de 

Qor-aan. Vertaald door Aboe Yoesoef ʻAbdoellaah. Uitgeverij 

Momtazah. Helmond: 2019. 

Yasir Qadhi. Reconciling Reason and Revelation in the Writings 

of Ibn Taymiyya (d. 728/1328). An Analytical Study of Ibn 

Taymiyya’s Dar’ al-taʻāruḍ. Yale University. 2013. 

Yasir Qadhi. The Life in the Barzakh #10: Can The Living Interact 

With the Dead? 21 December 2019. Token from: 

https://www.youtube.com/watch?v=Zbs9zcjzyew&t=2181s on 

18 March 2021. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.youtube.com/watch?v=Zbs9zcjzyew&t=2181s


 
 

Bijlagen: Index van Personen 

 

A 

Aboe Ismail 4 

Abū Hāshim 18 

Adam 3, 6, 23, 25 

Al-Albānī 1, 2, 22 

Al-‘Allaf, Abū al-Hudhayl 17, 18 

Aristoteles 1, 12, 14, 15, 16, 20, 29 

Al-Ashʻarī, Abū-‘l-Ḥasan 14, 19, 23 

 

B 

Al-Bāhilī, Abū al-Ḥasan 19 

Al-Bāqillānī 19 

Bori, Caterina  4, 22 

 

D 

Dawkins, Richard 2 

 

F 

Al-Fārisī, Salmān 25 

Feuerbach 2 

 

G 

Al-Ghazālī 19, 20, 21 



INDEX VAN PERSONEN 

53 

 

 

H 

Al-Ḥasan al-Baṣrī 17 

Heraclitus 1, 12, 13 

Hippocrates 24 

Holtzman, Livnat 4, 22, 29 

Høystad, Ole Martin 3 

 

I 

Ibn ʻAbbās 7, 8, 11, 26 

Ibn ʻĀzib, Barā 25 

Ibn Dirham, al-Jaʻd 16 

Ibn Ḥanbal, Aḥmad 19 

Ibn Ḥarb, Jaʻfar 17 

Ibn Ḥazm 4, 23, 24, 29 

Ibn Kathīr 6, 7, 8, 9, 11, 28 

Ibn Masʻūd 8, 11 

Ibn al-Muʻtamir, Bishr 17 

Ibn al-Qayyim 1, 2, 4, 6, 8, 11, 12, 14, 18, 19, 20, 21, 22, 23, 24, 

25, 26, 28, 29, 30 

Ibn Ṣafwān, al-Jahm 16 

Ibn Sīnā 3, 10, 12, 13, 19, 20, 21, 23, 26, 29 

Ibn Taymiyya 4, 8, 18, 22 

Ibn ‘Ubayd, ‘Amr 17 

ʻĪsā 6 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

54 
 

 

J 

Jezus 15 

Jibrīl 8, 9 

Al-Jubbā’ī, Abū ‘Alī 18, 19 

Al-Juwaynī 19 

Al-Juhanī, Maʻbad 16 

 

L 

La Mettrie 2 

 

M 

Al-Ma’mūn 16 

Al-Mutawakkil 18 

 

O 

Origenes 1 

 

P 

Philo 13 

Plato 1, 12, 13, 14, 15, 20, 24, 26, 29 

Plotinus 1, 15, 20 

Profeet Mohammed 3, 7, 8, 9, 10, 14, 24, 25, 28, 30 

Pythagoras 13 



INDEX VAN PERSONEN 

55 

 

 

Q 

Qāḍī ʻAbd al-Jabbār 18 

 

R 

Al-Rāzī, Fakhr al-Dīn 8, 9, 10, 11, 18, 23, 28, 30 

 

S 

al-Shaḥḥām, Abū Yaʻcūb 18 

Socrates 1 

 

T 

Al-Ṭabarī 6, 7, 8 

Al-Ṭā’ī, Ibn Mujāhid 19 

Taylor, Charles 3 

 

U 

Al-ʻUthaymīn 1 

 

W 

Wāṣil bin Aṭā’  17 

 

Z 

Al-Zamakhsharī 17, 24 

Index van Onderwerpen 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

56 
 

 

A 

Abbasiden 16, 17, 18 

Abrahamitische religies 1 

Accident 17, 18 

Allah 7, 8, 9, 10, 11, 12, 14, 15, 16, 17, 18, 24, 26, 27 

Antropologie 2, 3 

ʻAql 15 

Aristotelisch 15, 16, 17, 22 

Ashāʻira 10, 18, 19, 29 

Aṣḥāb al-Kahf  9, 10 

Atman 1 

 

B 

Baghdad 16, 17, 18 

Barzakh 24, 25, 29 

Bashamiyya 18 

Basra 16, 17, 18 

 

C 

Christendom 1, 3, 15 

Christenen 3, 12, 15, 16 

 

D 



INDEX VAN ONDERWERPEN 

 

57 

 

Dag der Opstanding/Dag des Oordeels 7, 11, 23, 26, 27, 29 

Damascus 16 

Dhāt 20 

Dhū al-Qarnayn 9, 10 

Dood 2, 13, 26 

Drie-Eenheid 15 

Dromen 26, 29 

 

E 

Emanatie 12 

Engel 5, 9, 24, 25, 27, 28 

Engelen 2, 11, 24, 25 

- Munkar en Nakīr 25 

Essentie 20, 23 

 

F 

Filosofie 1, 2, 3, 12, 15, 17, 19, 28, 29, 30 

Fiṭra 15, 22, 24 

 

G 

Geest 3, 12, 13, 15, 17, 23 

God 2, 3, 15, 16 

Graf 19, 25, 29 

 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

58 
 

H 

Hellenistisch 10, 15, 16 

Hellevuur 17, 25 

Hiernamaals 7, 17, 26 

Hypostase 15 

 

I 

Ideeënwereld 13, 24 

Ijtihād 1 

Ikhshīdiyya 18 

Immaterieel/Immateriële 20, 21, 29 

Intellect 3 

Interreligieuze debatten 16 

Interreligieuze dialoog 3 

Irak 15 

Islam 1, 3, 16 

 

J 

Jabriyya 16 

Jahmiyya 18 

Jodendom 1, 3 

Joden 3, 8, 9, 11, 16 

 

K 



INDEX VAN ONDERWERPEN 

 

59 

 

Kalām 2, 6, 10, 12, 15, 16, 17, 18, 19, 22, 28, 29, 30 

Kerkvaders 15, 16 

Kitāb al-Rūḥ 1, 2, 3, 6, 11, 14, 22, 28, 29 

Koran 1, 4, 6, 7, 8, 16, 17, 19, 21, 22, 23, 25, 26, 29, 30 

 

L 

Lichaam 3, 7, 8, 9, 10, 12, 13, 14, 17, 18, 19, 20, 23, 24, 25, 26, 

27, 29 

Liefde 24 

Logica 3, 16, 17, 19, 22, 29 

Logos 12, 13, 15, 26 

 

M 

Materialisme 2, 3, 14 

Mens 2, 3, 7, 9, 10, 11, 15, 18, 20 

Metafysica 19 

Muʻtazila 17, 18, 19, 29 

 

N 

Nafs 3, 6, 7, 9, 14, 23 

- Al-nafs al-muṭma’inna 9, 14 

- Al-nafs amāratu bi al-sū’ 9, 14 

- Al-nafs al-lawwāma 14 

Neoplatonisten 14 

- Neoplatoons 15 

Nous 15 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

60 
 

 

O 

Openbaring 2, 6, 11, 12, 14, 16, 19 

Orthodoxie 1, 19, 22, 28, 29, 30 

 

P 

Paradijs 25 

Perzië 15 

Platonisten 20 

Pneuma 12, 13 

Psyche 12, 13, 15 

 

Q 

Qadariyya 16, 17 

 

R 

Rūḥ 3, 6, 8, 9, 11, 17, 18, 23, 28 

 

S 

Salaf 1, 11, 23 

Salafisme/Salafiyyah 1, 25 

Sassanieden 15 

Shirk 26, 29 

Soenna  1, 4, 17, 19, 22, 23, 29, 30 



INDEX VAN ONDERWERPEN 

 

61 

 

Stoa/Stoïcijnen 12  

- Stoïcijns 15 

Syllogismen 16 

 

T 

Ta’wīl 7, 10, 17, 28 

Tafsīr 2, 6, 7, 8, 9, 10, 28 

Theodicee 16 

 

U 

Umayyaden 16, 17 

 

V 

Voorbeschikking 16, 24 

 

W 

Wereld  25, 26 

 

Z 

Ziel 1, 2, 3, 4, 6, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15, 17, 18, 19, 20, 21, 

22, 23, 24, 25, 26, 27, 28, 29 

- Pre-existentiële ziel 23, 24, 29 

 

 



 

 
 

Appendix I: Systematisering van het woord Rūḥ en 

haar verschillende vormen. 

Nr Vers Interpretatie van de 

betekenis 

Term(en) Makki/

Madani 

1. 2:87 “En wij gaven Isa (Jezus), 

de zoon van Maryam 

(Maria), duidelijke 

bewijzen en 

ondersteunden hem met 

Rūḥ al-Qudus (Gabriël)” 

Rūḥ al-

Qudus 

Madani 

2. 2:253 “En wij gaven Isa (Jezus), 

de zoon van Maryam, 

duidelijke bewijzen en 

ondersteunden hem met 

Rūḥ al-Qudus (Gabriël)” 

Rūḥ al-

Qudus 

Madani 

3. 4:171 “De Messias, ʻĪsā, zoon 

van Maryam, was slechts 

een Boodschapper van 

Allah en (hij was) Zijn 

Woord dat Hij wierp naar 

Maryam en een ziel van 

Hem. (Het gaat hier om 

een ziel die door Allah is 

geschapen) 

Rūḥ Madani 

4. 5:110 “(Gedenk) wanneer Allah 

zal zeggen: “O ʻĪsā, zoon 

van Maryam, gedenk 

Mijn Gunst aan jou en aan 

jouw moeder toen ik jou 

ondersteunde met Rūḥ al-

Qudus, zodat jij vanuit de 

wieg en op een oudere 

leeftijd tot de mensen 

sprak.” 

Rūḥ al-

Qudus 

Madani 

5. 15:29 “Wanneer Ik hem dan 

vorm geef, en in hem 

blaas van Mijn Ziel, werp 

jullie dan knielend voor 

hem neer.” (Het gaat hier 

om een ziel die door 

Allah is geschapen) 

Rūḥī Makki 

6. 16:2 “Hij zendt op Zijn Bevel 

de Engelen neer met de 

Bi-‘l-Rūḥ Makki 



APPENDIX I 

 

63 

 

Ziel (d.w.z. met de 

Openbaring) naar wie Hij 

wil van Zijn dienaren, om 

(de mensen) te 

waarschuwen dat er geen 

god is dan Ik (Allah). 

Vrees mij daarom.” 

7. 16:10

2 

“Zeg (O Mohammed): 

“Rūḥ al-Qudus (Gabriël) 

heeft het (d.w.z. de 

Koran) van jouw Heer 

met de Waarheid 

neergezonden, om 

degenen die geloven te 

verstevigen (in hun 

geloof), en als Leiding en 

verheugde Tijding voor 

de moslims.”” 

Rūḥ al-

Qudus 

Makki 

8. 17:85 “En zij vragen jou (o 

Mohammed) over de ziel. 

Zeg: “De ziel behoort tot 

de Zaak van mijn Heer. 

En jullie is slechts een 

geringe mate van kennis 

(hierover) gegeven.” 

Al-Rūḥ; 

al-Rūḥ 

Makki 

(waaro

m heet 

de sūrah 

Bani 

Israil?) 

9. 19:17 “Zij plaatste een 

afscherming tussen haar 

en hen (d.w.z. tussen haar 

en haar familie). Daarna 

stuurde Wij Onze Rūḥ 

(d.w.z. Gabriël) naar haar, 

die zich vervolgens aan 

haar toonde in de 

gedaante van een 

vervolmaakt mens.” 

Rūḥanā Makki 

10

. 

21:91 “En zij (Maryam) die over 

haar geslachtsdeel (d.w.z. 

over haar kuisheid) 

waakte, waarna Wij van 

Onze Ziel in haar bliezen. 

En Wij maakte haar en 

haar zoon tot een teken 

voor de werelden.” (Het 

Rūḥinā Makki 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

64 
 

gaat hier om een ziel die 

door Allah is geschapen) 

11

. 

26:19

3 

“Waarmee de 

betrouwbare Rūḥ 

(Gabriël) neerdaalde.” 

Al-Rūḥ al-

Amīn 

Makki 

12

. 

32:7-9 “Degene Die alles wat Hij 

schiep op de beste manier 

heeft gedaan. En Hij 

begon de schepping van 

de mens uit klei. 

Vervolgens maakte Hij 

zijn nageslacht (d.w.z. het 

nageslacht van Adam) uit 

een zwak waterextract. 

Vervolgens gaf Hij hem 

vorm en blies in hem van 

Zijn Ziel. En Hij heeft 

jullie het gehoor, het zicht 

en de harten gemaakt. 

Jullie tonen weinig 

dankbaarheid.” 

Rūḥihi Makki 

13

. 

38:72 “Wanneer Ik hem dan 

vorm geef, en in hem 

blaas van Mijn Ziel, werp 

jullie dan knielend voor 

hem neer.” (Het gaat hier 

om een ziel die door 

Allah is geschapen) 

Rūḥī Makki 

14

. 

40:15 “(Hij is de) Hoogste in 

rang, (en) de Bezitter van 

de Troon. Hij zendt op 

Zijn Bevel de Ziel (d.w.z. 

de Openbaring) neer naar 

wie Hij wil van Zijn 

dienaren, opdat hij (d.w.z. 

de Boodschapper) kan 

waarschuwen voor de 

Dag van de 

Samenkomst.” 

Al-Rūḥ Makki 



APPENDIX I 

 

65 

 

15

. 

42:52 “En zo openbaarde Wij 

aan jou een Ziel (d.w.z. 

de Openbaring) op Ons 

Bevel. Jij wist niet wat het 

boek inhield, noch (wat) 

het geloof (inhield), maar 

Wij hebben het (d.w.z. 

deze Koran) tot een Licht 

gemaakt waarmee Wij 

van Onze dienaren leiden 

wie Wij willen. En 

voorwaar, jij (o 

Mohammed) leidt zeker 

naar een recht Pad.” 

Rūḥan Makki 

16

. 

58:22 “Jij (o Mohammed) zult 

geen volk aantreffen dat 

in Allah en de Laatste 

Dag gelooft, en 

(tegelijkertijd ook) houdt 

van degenen die Allah en 

Zijn Boodschapper 

tegenwerken, ook al 

zouden het hun vaders, of 

hun zonen, of hun broers 

of hun verwanten zijn. Zij 

zijn degenen van wie Hij 

in de harten het geloof 

heeft geplaatst, en 

(degenen die) Hij heeft 

ondersteund met Zijn 

Ziel (d.w.z. de Leiding) 

van Hem. En Hij zal hen 

Tuinen doen binnentreden 

waaronder rivieren 

stromen. Voor eeuwig 

(vertoeven zij) daarin. 

Allah is tevreden met hen, 

en zij zijn tevreden met 

Hem. Zij zijn de Groep 

van Allah. Weet dat de 

Groep van Allah 

daadwerkelijk degenen 

zijn die succesvol zijn.” 

Rūḥ Madani 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

66 
 

17

. 

66:12 “En Maryam, de dochter 

van ʻImrān, die over haar 

geslachtsdeel (d.w.z. haar 

kuisheid) waakte. 

Vervolgens bliezen Wij 

daarin van Onze Ziel en 

zij geloofde in de 

Woorden van haar Heer 

en Zijn Boeken. En zij 

behoorde tot degenen die 

gehoorzaamden.” 

Rūḥinā Madani 

18

. 

70:4 “De Engelen en de Rūḥ 

(d.w.z. Gabriël) stijgen op 

naar Hem op een Dag die 

vijftigduizend jaar telt.” 

Al-Rūḥ Makki 

19

. 

78:38 “Op de Dag waarop de 

Rūḥ (d.w.z. Gabriël) en 

de Engelen in rijen zullen 

staan. Niemand zal 

spreken, behalve degene 

aan wie de Meest 

Barmhartige 

Toestemming heeft 

gegeven en (wie) datgene 

zegt wat juist is.” 

Al-Rūḥ Makki 

20

. 

97:4 “Daarin dalen de Engelen 

en de Rūḥ (d.w.z. 

Gabriël) met de 

Toestemming van hun 

Heer neer, met elke zaak.” 

Al-Rūḥ Makki 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

Appendix II: Systematisering van het woord Nafs en 

haar verschillende vormen. 

Nr Vers Interpretatie van de 

betekenis 

Term(en) Makki/

Madani 

1. 2:9 “Zij bedriegen (naar hun 

mening) Allah en degenen 

die geloven, terwijl zij 

slechts zichzelf 

bedriegen, en zij beseffen 

het niet.” 

Anfusahum Madani 

2. 2:44 “Bevelen jullie de mensen 

het goede en vergeten 

jullie jezelf, terwijl jullie 

het boek voordragen? 

Denken jullie dan niet 

na?” 

Anfusakum Madani 

3. 2:48 “En vrees een Dag (d.w.z. 

de Dag des Oordeels) 

waarop geen (enkele) ziel 

een andere ziel kan baten, 

en er geen voorspraak van 

haar geaccepteerd wordt, 

noch een compensatie van 

haar aangenomen wordt. 

En zij zullen niet 

geholpen worden.” 

Nafs; Nafs Madani 

4. 2:54 “En (gedenk) toen Mūsā 

tegen zijn volk zei: “O 

mijn volk, waarlijk, jullie 

hebben jezelf onrecht 

aangedaan door het kalf 

(ter aanbidding) aan te 

nemen. Toon daarom 

berouw aan jullie 

Schepper en dood 

julliezelf (d.w.z. dood 

elkaar), dit zal voor jullie 

beter zijn bij jullie 

Schepper.” Waarop Hij 

jullie berouw aanvaardde. 

Waarlijk, Hij is de Meest 

Berouwaanvaardende, de 

Meest Genadevolle.” 

Anfusakum; 

Anfusakum 

Madani 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

68 
 

5. 2:57 “En Wij beschaduwden 

jullie met wolken en 

zonden al-Manna en al-

Salwā op jullie neer. Eet 

van het goede waarmee 

Wij jullie hebben 

voorzien (maar zij 

kwamen in opstand). En 

zij deden Ons geen 

onrecht aan, maar zij 

deden zichzelf onrecht 

aan.” 

Anfusahum Madani 

6. 2:72 “En (gedenk) toen jullie 

een ziel doodden en daar 

onderling over 

redetwistten (over wie de 

dader was). En Allah 

onthulde wat jullie 

verborgen hielden.” 

Nafs Madani 

7. 2:84 “En (gedenk) toen Wij 

jullie verbond 

aanvaardden (zeggende): 

“Vergiet elkaars bloed 

niet en verdrijf elkaar 

[jullie zelf] niet uit jullie 

woningen.” Vervolgens 

bekrachtigden jullie (dit) 

en getuigden jullie 

(hiervan). 

Anfusakum Madani 

8. 2:85 “Daarna zijn jullie 

degenen die elkaar [jullie 

zelf] doden en een groep 

van jullie uit jullie huizen 

verdrijven en anderen in 

zondigheid en 

vijandschap tegen elkaar 

hielpen.” 

Anfusakum Madani 

9. 2:87 “En voorzeker, wij gaven 

Mūsā het Boek en deden 

na hem Boodschappers 

volgen. En Wij gaven 

ʻĪsā, de zoon van 

Maryam, duidelijke 

bewijzen en ondersteunde 

Anfusukum Madani 



APPENDIX II 

 

69 

 

hem met Rūḥ al-Qudus 

(Gabriël). Is het dan zo 

dat telkens wanneer er een 

Boodschapper tot jullie 

kwam, met dat wat niet in 

overeenstemming was 

met jullie begeerten, jullie 

je (dan) hoogmoedig 

opstelden? Jullie 

verloochenden een groep 

en jullie doodden een 

groep.” 

10. 2:90 “Slecht is datgene 

waarvoor zij zichzelf 

hebben verkocht.” 

Anfusahum Madani 

11. 2:102 “En slecht was dat 

waarvoor zij zichzelf 

verkochten, als zij (het) 

maar wisten.” 

Anfusahum Madani 

12. 2:109 “Velen onder de lieden 

van het Boek wensen uit 

afgunst [afgunst wat in 

hen zelf zit] dat zij jullie 

tot ongelovigen zouden 

kunnen maken, nadat 

jullie geloofd hebben. 

Zelfs nadat de Waarheid 

voor hen duidelijk is 

geworden. Maar vergeef 

hen en sla geen acht op 

hen, totdat Allah met Zijn 

Bevel komt. Voorwaar, 

Allah is tot alles in staat.” 

Ḥasadan 

min ʻindi 

anfusihim 

Madani 

13. 2:110 “En onderhoud het gebed 

en draag de Zakāt af. En 

al het goede wat jullie 

voor jezelf vooruit 

hebben gezonden, zullen 

jullie bij Allah 

aantreffen.” 

li-

Anfusikum 

Madani 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

70 
 

14. 2:123 “En vrees een Dag (d.w.z. 

de Dag des Oordeels) 

waarop geen enkele ziel 

een andere ziel kan baten, 

en er geen compensatie 

van haar geaccepteerd 

wordt, en er geen 

voorspraak voor haar van 

nut zal zijn. En zij zullen 

niet geholpen worden.” 

Nafs; Nafs Madani 

15. 2:130 “En wie anders dan 

degene die zichzelf 

vernedert wendt zich af 

van de religie van 

Ibrāhīm?” 

Nafsahu Madani 



APPENDIX II 

 

71 

 

16. 2:155 “En Wij zullen jullie 

zeker beproeven met iets 

van angst, honger en 

vermindering van 

bezittingen, levens en 

vruchten, en verkondig 

verheugde tijdingen aan 

de geduldigen.” 

Al-Anfus Madani 

17. 2:187 “Allah wist dat jullie 

jezelf bedrogen.” 

Anfusakum Madani 

18. 2:207 “En onder de mensen zijn 

er (sommigen) die 

zichzelf verkopen, 

strevend naar het 

Welbehagen van Allah.” 

Nafsahu Madani 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

72 
 

19. 2:223 “Jullie vrouwen zijn (als) 

een akker voor jullie, dus 

benader jullie akker hoe 

jullie wensen en stuur 

(goede daden) vooruit 

voor julliezelf.” 

li-

Anfusikum 

Madani 

20. 2:228 “En de gescheiden 

vrouwen moeten wachten 

op [in hunzelf] drie 

menstruatieperiodes.” 

Bi-

Anfusihinna 

Madani 

21. 2:231 “En neem ze niet 

kwaadwillend terug om 

hen te benadelen, en 

voorzeker, wie dat wel 

doet heeft zichzelf 

onrecht aangedaan.” 

Nafsahu Madani 

22. 2:233 “Geen enkele ziel zal 

boven haar vermogen 

worden belast.” 

Nafs Madani 

23. 2:234 “En degenen onder jullie 

die sterven en echtgenotes 

achterlaten, zij (d.w.z. de 

echtgenotes) moeten vier 

maanden en tien (dagen) 

wachten [in hunzelf]. 

Wanneer zij hun 

(vastgestelde) tijdstip 

hebben bereikt, treft jullie 

geen blaam voor dat wat 

zij op een goede wijze 

met zichzelf doen.” 

Bi-

Anfusihinna

; 

Anfusihinna 

Madani 

24. 2:235 “Er treft jullie geen blaam 

wanneer jullie de 

vrouwen een hint omtrent 

een verloving geven, of 

wanneer jullie het in 

jezelf verborgen houden.” 

Anfusikum Madani 



APPENDIX II 

 

73 

 

25. 2:240 “Maar als zij vertrekken, 

dan treft jullie geen blaam 

voor dat wat zij op een 

goede wijze met zichzelf 

doen.” 

Anfusihinna Madani 

26. 2:265 “En de gelijkenis van 

degenen die van hun 

bezittingen uitgeven, 

streven naar het 

Welbehagen van Allah en 

om zichzelf standvastig te 

maken” 

Anfusihim Madani 

27. 2:272 “En wat jullie ook aan 

goeds uitgeven, het is 

voor julliezelf.” 

Anfusikum Madani 

28. 2:281 “En vrees de Dag waarop 

jullie tot Allah zullen 

terugkeren. Vervolgens 

zal iedere ziel ten volle 

beloond worden voor dat 

wat zij heeft verworven, 

en er zal hun geen onrecht 

worden aangedaan.” 

Nafs Madani 

29. 2:284 “En of jullie nou 

onthullen wat zich in 

julliezelf bevindt of dit 

verbergen, Allah zal jullie 

ervoor ter verantwoording 

roepen.” 

Anfusikum Madani 

30. 2:286 “Allah belast geen ziel 

boven haar vermogen.” 

Nafs Madani 

 

 

  

31. 3:25 “Hoe zal het zijn wanneer 

Wij hen verzamelen op de 

Dag waarover geen 

twijfel bestaat, en iedere 

ziel zal volledig beloond 

worden voor dat wat zij 

heeft verworven? En er 

Nafs Madani 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

74 
 

zal hun geen onrecht 

worden aangedaan.” 

32. 3:28 “En Allah waarschuwt 

jullie voor Zichzelf” 

Nafsahu Madani 

33. 3:30 “Op de Dag waarop 

iedere ziel zal aantreffen 

wat zij aan goeds heeft 

gedaan. En wat zij aan 

slechts heeft gedaan, 

daarvan wenst zij dat er 

tussen haar en deze 

(d.w.z. de slechte daden) 

een grote afstand zal zijn. 

En Allah waarschuwt 

jullie voor Zichzelf en 

Allah is Meest 

Zachtaardig voor de 

dienaren.” 

Nafs; 

Nafsahu 

Madani 

34. 3:61 “En wie met jou (o 

Mohammed) redetwist 

over hem (ʻĪsā) nadat de 

Kennis tot jou is 

gekomen, zeg dan: “Kom, 

laten wij onze kinderen en 

jullie kinderen, onze 

vrouwen en jullie 

vrouwen en onszelf en 

julliezelf (bij elkaar) 

roepen en elkaar 

verwensen en de Vloek 

van Allah afroepen over 

de leugenaars.” 

Wa 

anfusanā 

wa 

anfusakum 

Madani 

35. 3:69 “Een groep van de lieden 

van het Boek wenst jullie 

te laten afdwalen, maar zij 

zullen enkel zichzelf laten 

Anfusahum Madani 



APPENDIX II 

 

75 

 

afdwalen. En zij beseffen 

(het) niet.” 

36. 3:93 “Al het voedsel was 

toegestaan voor de 

kinderen van Israël, 

behalve datgene wat 

Israël, voordat de Thora 

werd neergezonden, voor 

zichzelf verbood.” 

ʻalā nafsihi Madani 

37. 3:117 “De gelijkenis van wat zij 

in dit wereldse leven 

uitgeven, is als de 

gelijkenis van een wind 

waarin een hevige kou is 

en die vervolgens de 

oogst van een volk treft 

dat zichzelf onrecht heeft 

aangedaan, en deze 

(oogst) vernietigt. En het 

is niet Allah Die hun 

onrecht heeft aangedaan, 

maar zij deden zichzelf 

onrecht aan. 

Anfusahum; 

anfusahum 

Madani 

38. 3:135 “En degenen die, wanneer 

zij een verdorvenheid 

begaan, of zichzelf 

onrecht aandoen, Allah 

gedenken en Hem om 

vergeving vragen voor 

hun zonden.” 

Anfusahum Madani 

39. 3:145 “En er is geen ziel die 

sterft, behalve met de 

Toestemming van Allah 

op een vastgesteld 

tijdstip.” 

Nafs Madani 

40. 3:154 “Vervolgens zond Hij na 

de kwelling veiligheid 

voor jullie neer: (in de 

vorm van) sluimer die een 

groep van jullie 

Anfusahum; 

anfusahum 

Madani 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

76 
 

overmande, terwijl een 

andere groep zeker alleen 

aan zichzelf dacht en 

valse vermoedens over 

Allah had: vermoedens 

van onwetendheid. Zij 

zeiden: “Hebben wij 

enige inbreng in de 

zaak?” Zeg (o 

Mohammed): “Voorwaar, 

de zaak behoort volledig 

aan Allah toe.” Zij 

verbergen in zichzelf wat 

zij niet aan jou 

openbaren.” 

41. 3:161 “Vervolgens zal iedere 

ziel volledig beloond 

worden voor dat wat zij 

heeft verworven, en er zal 

hun geen onrecht worden 

aangedaan.” 

Nafs Madani 

42. 3:164 “Voorzeker, Allah heeft 

de gelovigen een grote 

gunst bewezen, toen Hij 

een Boodschapper uit 

hun midden naar hen 

zond” 

Min 

anfusihim 

Madani 

43. 3:165 “En toen een ramp jullie 

trof, terwijl jullie (de 

vijand) zeker twee keer 

(zo hard) troffen, zeiden 

jullie: “Waar komt dit 

vandaan?” Zeg: “Het 

komt van julliezelf.” 

Waarlijk, Allah is tot alles 

in staat.” 

Anfusikum Madani 

44. 3:168 “(Zij waren) degenen die, 

terwijl zij zelf (thuis) 

zaten, over hun (gedode) 

broeders zeiden: “Hadden 

zij maar naar ons 

geluisterd, dan waren zij 

niet gedood.” Zeg: “Houd 

de dood dan van julliezelf 

Anfusikum Madani 



APPENDIX II 

 

77 

 

af, als jullie waarachtig 

zijn.” 

45. 3:178 “En laat degenen die niet 

geloven niet denken dat 

het uitstel dat Wij hun 

geven (d.w.z. het 

uitstellen van de 

Bestraffing) goed voor 

hen is. Wij stellen de 

Bestraffing slechts uit 

zodat zij in zondigheid 

toenemen. En voor hen is 

er een vernederende 

Bestraffing.” 

Li 

anfusihim 

Madani 

46. 3:185 “Iedere ziel zal de dood 

proeven. En alleen op de 

Dag der Opstanding 

zullen jullie je volledige 

beloning ontvangen. En 

wie van het Vuur wordt 

afgehouden en tot het 

Paradijs wordt toegelaten, 

heeft zeker gewonnen. En 

het wereldse leven is 

slechts een misleidende 

genieting.” 

Nafs Madani 

47. 3:186 “Jullie zullen zeker 

beproefd worden met 

jullie bezittingen en met 

julliezelf.” 

Anfusikum Madani 

48. 4:1 “O mensen, vrees jullie 

Heer Die jullie heeft 

geschapen uit één ziel 

(d.w.z. uit Adam), en 

daaruit heeft Hij zijn 

echtgenote (Eva) 

geschapen. En uit hen 

beiden heeft Hij vele 

Nafs Madani 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

78 
 

mannen en vrouwen 

geschapen.” 

49. 4:4 “En geef aan de vrouwen 

(die jullie huwen) hun 

bruidsschat als verplichte 

gift. Maar als zij [uit 

zichzelf] vrijwillig een 

deel daarvan aan jullie 

schenken, nuttig het dan 

zorgeloos en met 

genoegen.” 

ʻan shay’in 

minhu 

nafsan 

Madani 

50. 4:29 “En dood julliezelf niet. 

Voorwaar, Allah is Meest 

Genadevol voor jullie.” 

Anfusakum Madani 

51. 4:49 “Heb jij degenen niet 

gezien die zichzelf 

reinigen? Welnee! Het is 

Allah Die reinigt wie Hij 

wil.” 

Anfusahum Madani 

52. 4:63 “Zij (d.w.z. de 

hypocrieten) zijn degenen 

van wie Allah weet wat 

zich in hun harten 

bevindt. Dus wend je van 

hen af, vermaan hen en 

spreek berispende 

woorden tot hen.” 

Fī 

anfusihim 

Madani 

53. 4:64 “En Wij hebben geen 

Boodschapper gestuurd, 

of hij moest gehoorzaamd 

worden met de 

Toestemming van Allah. 

En als zij (o Mohammed) 

naar jou toe waren 

gekomen toen zij zichzelf 

onrecht hadden 

aangedaan, en Allah om 

vergeving hadden 

Anfusahum Madani 



APPENDIX II 

 

79 

 

gevraagd, en de 

Boodschapper voor hen 

om vergeving had 

gevraagd, dan zouden zij 

Allah zeker Meest 

Berouwaanvaardend, 

Meest Genadevol hebben 

aangetroffen.” 

54. 4:65 “Maar nee, bij jou Heer! 

Zij zullen niet geloven 

totdat zij jou (o 

Mohammed) tussen hen 

laten oordelen over hun 

geschillen, en vervolgens 

geen enkele vorm van 

weerstand in zichzelf 

ondervinden tegen 

datgene wat jij oordeelt en 

zij zich (daaraan) volledig 

overgeven.” 

Anfusihim Madani 

55. 4:66 “En als Wij hun hadden 

voorgeschreven: “Dood 

julliezelf of verlaat jullie 

huizen”, dan zouden 

slechts weinigen van hen 

dat hebben gedaan.” 

Anfusakum Madani 

56. 4:79 “Wat jou aan goeds 

overkomt, is afkomstig 

van Allah en wat jou aan 

slechts overkomt, is 

afkomstig van jezelf. En 

Wij hebben jou gestuurd 

als Boodschapper voor de 

mensen. En Allah volstaat 

als Getuige.” 

Nafsik Madani 

57. 4:84 “Strijd dan (o 

Mohammed) op de Weg 

van Allah. Jij wordt 

slechts voor jezelf 

verantwoordelijk 

gehouden.” 

Nafsak Madani 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

80 
 

58. 4:95 “De achterblijvers onder 

de gelovigen, behalve 

degenen die verhinderd 

zijn, zij niet gelijk aan 

degenen die met hun 

bezittingen en levens op 

de Weg van Allah 

strijden. Allah heeft 

degenen die met hun 

bezittingen en levens op 

de Weg van Allah strijden 

een rang hoger geplaatst 

dan de achterblijvers. 

Allah heeft eenieder (van 

hen) het Goede (d.w.z. het 

Paradijs) beloofd, maar 

Allah heeft de strijders 

een rang hoger geplaatst 

dan de achterblijvers door 

(hun) een grandioze 

Beloning (te schenken).” 

Anfusihim; 

anfusihim 

Madani 

59. 4:97 “Waarlijk, degenen van 

wie de zielen door de 

Engelen worden 

weggenomen, en die 

zichzelf onrecht hebben 

aangedaan, zij (d.w.z. de 

Engelen) zullen (tegen 

hen) zeggen: “In welke 

toestand verkeerden 

jullie?” Zij zullen 

antwoorden: “Wij werden 

vanwege onze zwakte op 

de aarde onderdrukt.” Zij 

(de Engelen) zullen 

zeggen: “Was de aarde 

van Allah dan niet ruim 

genoeg voor jullie om 

daarop te emigreren?” 

Hun verblijfplaats zal de 

Hel zijn. En dat is een 

slechte Eindbestemming.” 

Anfusihim Madani 



APPENDIX II 

 

81 

 

60. 4:107 “En neem het niet op voor 

degenen die zichzelf 

bedriegen (door zonden te 

plegen).” 

Anfusahum Madani 

61. 4:110 “En wie iets slechts 

verricht of zichzelf 

onrecht aandoet, en 

daarna bij Allah om 

vergeving vraagt, hij zal 

Allah Meest 

Vergevingsgezind, Meest 

Genadevol aantreffen.” 

Nafsah Madani 

62. 4:111 “En wie een fout of een 

zonde verwerft, verwerft 

deze slechts ten nadele 

van zichzelf.” 

Nafsih Madani 

63. 4:113 “En was het niet vanwege 

de Gunst van Allah en 

Zijn Genade die jou (o 

Mohammed) toekwam, 

dan zou een groep van 

hen jou zeker proberen te 

laten afdwalen. Maar zij 

laten niemand afdwalen, 

behalve zichzelf.” 

Anfusahum Madani 

64. 4:128 “En als een vrouw van 

haar echtgenoot weerzin 

of afkeer (jegens haar) 

vreest, dan treft hen 

beiden geen blaam als zij 

onderling tot een 

verzoening komen. En de 

verzoening is beter. En de 

mensen zijn van nature 

tot gierigheid geneigd. En 

indien jullie het goede 

verrichten en (Allah) 

vrezen, waarlijk, Allah is 

dan op de hoogte van dat 

wat jullie (in het 

verborgene) doen.” 

Al-Anfus Madani 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

82 
 

65. 4:135 “O jullie die geloven, 

handel rechtvaardig, als 

getuigen voor Allah. Zelfs 

tegenover julliezelf, de 

ouders en de naasten.” 

Anfusikum Madani 

66. 5:25 “Hij (Mūsā) zei: “Mijn 

Heer, waarlijk, ik heb 

slechts macht over 

mijzelf en mijn broer, dus 

oordeel tussen ons en het 

verdorven volk.” 

Nafsī Madani 

67. 5:30 “Toen moedigde zijn ziel 

hem aan om zijn broer te 

doden, en hij doodde hem 

en werd zo één van de 

verliezers.” 

Nafsuh Madani 

68. 5:32 “Daarom hebben Wij de 

kinderen van Israël 

voorgeschreven dat 

wanneer iemand een ziel 

doodt (en dit) niet als 

vergelding voor moord 

[op een andere ziel] (is 

bedoeld), of (het bedoeld 

is) om verderf op aarde te 

zaaien, het dan is alsof hij 

alle mensen heeft gedood. 

En wie haar laat leven, het 

is dan alsof hij alle 

mensen heeft laten leven.” 

Nafsan bi 

ghayri 

nafsin 

Madani 

69. 5:45 “En Wij hebben daarin 

voor hen voorgeschreven: 

een leven voor een 

leven” 

Al-Nafsa bi-

‘l-nafsi 

Madani 

70. 5:52 “En dan zullen zij spijt 

krijgen van dat wat zij in 

zichzelf geheim hebben 

gehouden.” 

Anfusihim Madani 



APPENDIX II 

 

83 

 

71. 5:70 “Voorzeker, Wij 

aanvaardden het verbond 

van de kinderen van Israël 

en stuurden 

Boodschappers naar hen. 

Telkens wanneer er een 

Boodschapper tot hen 

kwam, met iets dat niet in 

overeenstemming was 

met hun begeerten, dan 

verloochenden zij een 

groep en doodden zij een 

groep.” 

Anfusuhum Madani 

72. 5:80 “Slecht is datgene wat zij 

voor zichzelf vooruit 

hebben gezonden.” 

Anfusuhum Madani 

73. 5:105 “O jullie die geloven, 

waak over julliezelf.” 

Anfusakum Madani 

74. 5:116 “En (gedenk) wanneer 

Allah zal zeggen: “O ʻĪsā, 

zoon van Maryam, heb jij 

tegen de mensen gezegd: 

“Neem mij en mijn 

moeder als twee goden 

(ter aanbidding) naast 

Allah?” Hij (ʻĪsā) zal 

zeggen: “Verheven bent 

U. Het schikt mij niet om 

datgene te zeggen waar ik 

geen recht op heb. Als ik 

dat had gezegd, dan had U 

dat zeker geweten. U weet 

wat in mij (verborgen) is 

en ik weet niet wat in U 

(verborgen) is. Waarlijk, 

Alleen U bent op de 

hoogte van het 

onwaarneembare.” 

Nafsī; 

Nafsik 

Madani 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

84 
 

75. 6:12 “Zeg (o Mohammed): 

“Aan wie behoort datgene 

wat zich in de hemelen en 

op de aarde bevindt toe?” 

Zeg: “Aan Allah. Hij 

heeft Zichzelf Genade 

voorgeschreven. Hij zal 

jullie zeker verzamelen op 

de Dag der Opstanding, 

(de Dag) waarover geen 

twijfel bestaat.” Degenen 

die zichzelf hebben 

verloren, zullen niet 

geloven.” 

Nafsih; 

Anfusahum 

Makki 

76. 6:20 “Degenen die zichzelf 

hebben verloren, zullen 

niet geloven.” 

Anfusahum Makki 

77. 6:24 “Zie hoe zij zichzelf 

verloochenen.” 

Anfusihim Makki 

78. 6:26 “En zij verbieden anderen 

om bij hem (d.w.z. de 

Profeet Mohammed) te 

komen en (zij) blijven zelf 

(ook) weg van hem. En zij 

vernietigen slechts 

zichzelf, terwijl zij (dit) 

niet beseffen.” 

Anfusahum Makki 

79. 6:54 “Jullie Heer heeft 

Zichzelf Genade 

voorgeschreven.” 

Nafsih Makki 

80. 6:70 “Maar vermaan hen 

ermee (d.w.z. met de 

Koran), opdat een ziel die 

tot de vernietiging is 

veroordeeld door datgene 

wat zij heeft verworven, 

Nafs Makki 



APPENDIX II 

 

85 

 

voor zichzelf geen 

beschermer of 

bemiddelaar naast Allah 

zal vinden.” 

81. 6:93 “En kon jij de 

onrechtplegers maar zien 

wanneer zij de kwellingen 

van de dood ondergaan, 

terwijl de Engelen hun 

handen uitstrekken (en 

zeggen): “Breng jullie 

zielen tevoorschijn.” 

Anfusakum Makki 

82. 6:98 “En Hij is Degene Die 

jullie uit één ziel (d.w.z. 

uit Adam) heeft 

geschapen.” 

Nafs Makki 

83. 6:104 “Voorzeker, er zijn 

Bewijzen van jullie Heer 

tot jullie gekomen. Dus 

degene die (deze) ziet, 

(dit) is voor zichzelf 

(d.w.z. in zijn voordeel).” 

Fa li nafsih Makki 

84. 6:123 “En zo plaatsten Wij in 

elke stad haar grootste 

misdadigers, zodat zij 

daarin listen kunnen 

beramen. Maar zij 

beramen slechts listen 

tegen zichzelf, terwijl zij 

(dit) niet beseffen.” 

Anfusihim Makki 

85. 6:130 “O verzameling van Jinns 

en mensen, zijn er geen 

Boodschappers onder 

jullie tot jullie gekomen, 

die Mijn Verzen aan jullie 

voordroegen en jullie 

waarschuwden voor de 

Ontmoeting op deze Dag 

van jullie?” Zij zullen 

zeggen: “Wij getuigen 

tegen onszelf.” En zij zijn 

Anfusinā; 

Anfusihim 

Makki 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

86 
 

door het wereldse leven 

misleid. En zij getuigen 

tegen zichzelf dat zij 

ongelovigen waren.” 

86. 6:151 “En dood niet de ziel, die 

Allah verboden heeft (om 

te doden), behalve 

rechtmatig (d.w.z. in 

overeenstemming met het 

islamitische 

rechtssysteem).” 

Nafs Makki 

87. 6:152 “Wij belasten geen ziel 

boven haar vermogen.” 

Nafs Makki 

88. 6:158 “Op de Dag waarop er 

een aantal Tekenen van 

jouw Heer komt, zal het 

geloof van een ziel haar 

niet baten als zij voorheen 

niet geloofde of ten tijde 

van haar geloof geen 

goede daden heeft 

verworven.” 

Nafs Makki 

89. 6:164 “Geen enkele ziel 

verwerft iets, behalve 

voor zichzelf.” 

Nafs Makki 

90. 7:9 “En degenen van wie de 

weegschaal licht is, zij 

zijn degenen die zichzelf 

hebben verloren doordat 

zij Onze Verzen 

verwierpen.” 

Anfusahum Makki 

91. 7:23 “Zij zeiden (beiden): 

“Onze Heer, wij hebben 

onszelf onrecht 

aangedaan.” 

Anfusanā Makki 



APPENDIX II 

 

87 

 

92. 7:37 “En zij zullen tegen 

zichzelf getuigen dat zij 

ongelovigen waren.” 

Anfusihim Makki 

93. 7:42 “Wij belasten niemand 

boven zijn vermogen.” 

Nafs Makki 

94. 7:53 “Zij hebben zichzelf 

zeker verloren en datgene 

wat zij verzonnen heeft 

hen verlaten.” 

Anfusahum Makki 

95. 7:160 “En zij deden Ons geen 

onrecht aan, maar zij 

deden zichzelf onrecht 

aan.” 

Anfusahum Makki 

96. 7:172 “En (gedenk) toen jullie 

Heer uit de lendenen van 

de kinderen van Adam 

hun nageslacht 

voortbracht, en hen liet 

getuigen over zichzelf: 

“Ben Ik niet jullie Heer?” 

Zij zeiden (daarop): 

“Jazeker! Wij getuigen 

daarvan.” Zodat jullie op 

de Dag der Opstanding 

niet zullen zeggen: 

“Voorwaar, wij gingen 

daar onachtzaam mee 

om.” 

Anfusihim Makki 

97. 7:177 “Slecht is de gelijkenis 

van een volk dat Onze 

Tekenen verloochent, en 

daardoor zichzelf onrecht 

aandoet.” 

Anfusahum Makki 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

88 
 

98. 7:188 “Zeg: “Ik ben niet in staat 

om mijzelf te schaden of 

te baten, behalve als Allah 

het wil.” 

Nafsī Makki 

99. 7:189 “Hij is Degene Die jullie 

heeft geschapen uit één 

ziel, en daaruit heeft Hij 

zijn echtgenote 

geschapen, opdat hij rust 

bij haar zou vinden.” 

Nafs Makki 

100. 7:191-

2 

“Kennen zij (aan Allah) 

deelgenoten toe die niets 

hebben geschapen, maar 

zelf zijn geschapen? En 

die niet in staat zijn om 

hen te helpen, noch om 

zichzelf te helpen?” 

Anfusahum Makki 

101. 7:197 “En degenen die jullie 

naast Hem aanroepen zijn 

niet in staat om jullie te 

helpen, noch zijn zij in 

staat om zichzelf te 

helpen.” 

Anfusahum Makki 

102. 7:205 “En gedenk jouw Heer in 

jezelf, met nederigheid en 

vrees en zonder 

luidruchtige woorden (te 

gebruiken), in de ochtend 

en in de namiddag. En 

behoor niet tot de 

onachtzamen.” 

Nafsik Makki 

103. 8:53 “Dat is omdat Allah nooit 

een gunst zal veranderen 

waarmee Hij een volk 

heeft begunstigd, totdat 

zij het (d.w.z. de gunst) 

zelf veranderen.” 

Anfusihim Madani 

104. 8:72 “Voorwaar, degenen die 

geloofden, emigreerden 

en die met hun bezittingen 

en levens op de Weg van 

Allah streden en degenen 

die hun een schuilplaats 

Anfusihim Madani 



APPENDIX II 

 

89 

 

gaven en hulp boden, zij 

zijn degenen die elkaars 

helpers zijn.” 

105. 9:17 “Het is de 

veelgodenaanbidders niet 

gegeven om de moskeeën 

van Allah te onderhouden, 

terwijl zij over zichzelf 

getuigen (zijn) van (hun) 

ongeloof.” 

Anfusihim Madani 

106. 9:20 “Degenen die geloofden, 

emigreerden, en op de 

Weg van Allah streden 

met hun bezittingen en 

hun levens, zijn veel 

hoger in rang bij Allah.” 

Anfusihim Madani 

107. 9:35 “Dit is wat jullie voor 

jezelf hebben opgepot. 

Proef dan wat jullie 

hebben opgepot.” 

Anfusikum Madani 

108. 9:36 “Dat is de rechte 

godsdienst, dus doe 

julliezelf daarin geen 

onrecht aan.” 

Anfusakum Madani 

109. 9:41 “Trek ten strijde, 

(ongeacht of jullie dit nu 

al) licht of zwaar 

(ervaren). En strijd met 

jullie bezittingen en jullie 

levens op de Weg van 

Allah. Dat is beter voor 

jullie, als jullie (het maar) 

wisten.” 

Anfusikum Madani 

110. 9:42 “Zij vernietigen zichzelf 

en waarlijk, Allah weet 

dat zij zeker leugenaars 

zijn.” 

Anfusahum Madani 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

90 
 

111. 9:44 “Degenen die in Allah en 

de Laatste Dag geloven 

zullen jou niet om 

toestemming vragen om 

(vrijgesteld te worden 

van) het strijden met hun 

bezittingen en hun 

levens.” 

Anfusihim Madani 

112. 9:55 “Laat daarom noch hun 

bezittingen, noch hun 

kinderen jou tevreden 

stemmen. Allah wil hen 

hiermee slechts in het 

wereldse leven bestraffen, 

en (Hij wil) dat hun zielen 

hen verlaten terwijl zij 

ongelovigen zijn.” 

Anfusuhum Madani 

113. 9:70 “Dus het was niet Allah 

die hun onrecht aandeed, 

maar zij deden zichzelf 

onrecht aan.” 

Anfusahum Madani 

114. 9:81 “En zij hadden er een 

afkeer van om met hun 

bezittingen en levens op 

de Weg van Allah te 

strijden.” 

Anfusihim Madani 

115. 9:85 “Laat hun bezittingen en 

hun kinderen jou niet 

tevreden stemmen. Allah 

wil hen hiermee slechts in 

deze wereld bestraffen, en 

(Hij wil) dat hun zielen 

hen verlaten terwijl zij 

ongelovigen zijn.” 

Anfusuhum Madani 

116. 9:88 “Maar de Boodschapper 

en degenen die met hem 

geloofden, streden met 

hun bezittingen en hun 

levens (op de Weg van 

Allah).” 

Anfusihim Madani 



APPENDIX II 

 

91 

 

117. 9:111 “Voorwaar, Allah heeft 

van de gelovigen hun 

zielen en hun bezittingen 

gekocht, opdat er voor 

hen (daarvoor in de 

plaats) het Paradijs zal 

zijn.” 

Anfusahum Madani 

118. 9:118 “En (ook) de drie die 

achterbleven (heeft Hij 

vergeven) totdat de aarde, 

ondanks haar 

uitgestrektheid, te nauw 

voor hen werd en hun 

zielen ook te nauw voor 

hen werden (d.w.z. dat zij 

overmand werden door 

verdriet).” 

Anfusuhum Madani 

119. 9:120 “Het is de inwoners van 

Medina en de bedoeïenen 

uit hun omgeving niet 

gegeven dat zij 

achterblijven bij (het 

vertrek van) de 

Boodschapper van Allah 

(om te gaan strijden), en 

(dat zij) zichzelf 

verkiezen boven hem.” 

Anfusihim; 

Nafsih 

Madani 

120. 9:128 “Voorzeker, er is een 

Boodschapper uit jullie 

midden tot jullie 

gekomen.” 

Min 

anfusikum 

Madani 

121. 10:15 “En toen Onze duidelijk 

Verzen aan hen werden 

voorgedragen, zeiden 

degenen die niet op de 

Ontmoeting met Ons 

hoopten: “Breng ons een 

andere Koran dan deze, of 

vervang hem.” Zeg (o 

Mohammed): “Het is niet 

aan mij om hem zelf te 

vervangen. Ik volg slechts 

dat wat aan mij 

Nafsī Makki 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

92 
 

geopenbaard wordt. 

Waarlijk, ik vrees de 

Bestraffing van de 

geweldige Dag (d.w.z. 

van de Dag des Oordeels) 

als ik mijn Heer 

ongehoorzaam ben.” 

122. 10:23 “O mensen, jullie 

schending is slechts ten 

nadele van julliezelf.” 

Anfusikum Makki 

123. 10:30 “Op dat moment zal 

iedere ziel worden 

beproefd met dat wat zij 

voorheen heeft 

verworven.” 

Nafs Makki 

124. 10:44 “Waarlijk, Allah doet de 

mensen geen enkel 

onrecht aan, maar de 

mensen doen zichzelf 

onrecht aan.” 

Anfusahum Makki 

125. 10:49 “Zeg (o Mohammed): “Ik 

ben niet in staat om 

mijzelf te schaden of te 

baten, behalve als Allah 

het wil.” 

Nafsī Makki 

126. 10:54 “En indien elke ziel die 

onrecht pleegde datgene 

wat zich op aarde bevindt 

zou bezitten, dan zou zij 

zichzelf daarmee zeker 

willen vrijkopen.” 

Nafs Makki 

127. 10:10

0 

“En er is geen ziel die 

gelooft, behalve met de 

Toestemming van Allah.” 

Nafs Makki 



APPENDIX II 

 

93 

 

128. 10:10

8 

“Zeg: “O mensen, 

voorzeker, de Waarheid 

van jullie Heer is tot jullie 

gekomen. Dus wie geleid 

wordt, wordt slechts 

geleid ten bate van 

zichzelf. En degene die 

afdwaalt, dwaalt slechts 

ten nadele van zichzelf af. 

En ik ben niet jullie 

zaakwaarnemer.” 

Nafsih Makki 

129. 11:21 “Zij zijn degenen die 

zichzelf hebben 

verloren.” 

Anfusahum Makki 

130. 11:31 “Allah is beter op de 

hoogte van wat er in 

henzelf is.” 

Anfusihim Makki 

131. 11:10

1 

“En Wij deden hun geen 

onrecht aan, maar zij 

deden zichzelf onrecht 

aan.” 

Anfusahum Makki 

132. 11:10

5 

“Op de Dag waarop deze 

(d.w.z. de Dag der 

Opstanding) aanbreekt, 

zal geen ziel spreken, 

behalve met Zijn 

Toestemming.” 

Nafs Makki 

133. 12:18 “En zij kwamen met nep 

bloed op zijn hemd. Hij 

zei: “Welnee! Jullie 

hebben voor jezelf een 

zaak schoonschijnend 

gemaakt. Dus (rest mij 

niet anders dan) het mooie 

geduld.” 

Anfusukum Makki 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

94 
 

134. 12:23 “En zij, in wier huis hij 

verbleef, probeerde hem 

te verleiden om zich (aan 

de slechte daad met haar) 

over te geven.” 

Nafsih Makki 

135. 12:26 “Hij (Yusūf) zei: “Zij 

probeerde mij te verleiden 

om mij (aan de slechte 

daad met haar) over te 

geven.” 

Nafsī Makki 

136. 12:30 “En de vrouwen in de stad 

zeiden: “De vrouw van al-

ʻAzīz probeert haar jonge 

man (d.w.z. haar slaaf) te 

verleiden om zich (aan de 

slechte daad met haar) 

over te geven.” 

Nafsih Makki 

137. 12:32 “Zij zei: “Dit is degene 

(d.w.z. de jonge man) 

waarover jullie mij 

verweten. En voorzeker, 

ik heb hem proberen te 

verleiden om zich (aan de 

slechte daad met mij) over 

te geven, maar hij 

weigerde.” 

Nafsih Makki 

138. 12:51 “Hij (de koning) zei 

(tegen de vrouwen): “Hoe 

zit het met jullie zaak 

(d.w.z. het voorval) 

waarbij jullie Yusūf 

probeerden te verleiden 

om zich (aan de slechte 

daad met jullie) over te 

geven?” Zij zeiden: 

“Allah behoede. Wij 

weten niets slechts over 

hem (te zeggen).” De 

vrouw van al-ʻAzīz zei: 

“De waarheid is nu 

duidelijk geworden. Ik 

wilde hem verleiden om 

zich (aan de slechte daad 

Nafsih; 

nafsih 

Makki 



APPENDIX II 

 

95 

 

met mij) over te geven en 

waarlijk, hij behoort zeker 

tot de waarachtigen.” 

139. 12:53 “En ik vrijwaar mijzelf 

niet (van schuld). 

Waarlijk de ziel draagt 

op tot het slechte, 

behalve (de ziel) die mijn 

Heer heeft begenadigd. 

Waarlijk, mijn Heer is 

Meest Vergevingsgezind, 

Meest Genadevol.” 

Nafsī; al-

Nafs la 

ammāratu 

bi al-sū’ 

Makki 

140. 12:54 “En de koning zei: “Breng 

hem bij mij, zodat ik hem 

tot (één van) mijn (meest) 

naaste mensen kan maken 

[voor mijzelf].” 

Nafsī Makki 

141. 12:68 “(Maar) het was slechts 

een tegemoetkoming aan 

de wens van Yaʻqūb 

zelf.” 

Nafs Makki 

142. 12:77 “Zij (de broers van Yusūf) 

zeiden: “Als hij heeft 

gestolen, voorzeker, een 

broer van hem heeft 

eerder (ook) gestolen.” 

Maar Yusūf hield dit voor 

zichzelf en onthulde het 

niet aan hen.” 

Nafsih Makki 

143. 12:83 “Hij (Yaʻqūb) zei: 

“Welnee! Julie hebben 

voor jezelf een zaak 

schoonschijnend 

gemaakt.” 

Anfusukum Makki 

144. 13:11 “Voorwaar, Allah zal (de 

goede toestand van) een 

volk niet veranderen, 

totdat zij het zelf 

veranderen.” 

Anfusihim Madani 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

96 
 

145. 13:16 “Zeg: “Nemen jullie dan 

naast Hem helpers, die 

niet in staat zijn om 

zichzelf te baten of te 

schaden?” 

Anfusihim Madani 

146. 13:33 “Is Degene Die over 

datgene waakt wat iedere 

ziel verworven heeft (dan 

gelijk aan de afgoden die 

niets weten)? 

Nafs Madani 

147. 13:42 “Hij weet wat elke ziel 

verwerft en de 

ongelovigen zullen weten 

voor wie er een 

(gelukkige) 

Eindbestemming is (in het 

Hiernamaals).” 

Nafs Madani 

148. 14:22 “Dus verwijt mij (de 

satan) niets, maar verwijt 

julliezelf.” 

Anfusakum Makki 

149. 14:45 “En jullie verbleven in de 

woonplaatsen van 

degenen die onrecht 

pleegden tegenover 

zichzelf en voor jullie 

werd duidelijk wat Wij 

met hen hebben gedaan.” 

Anfusahum Makki 

150. 14:51 “Zodat Allah iedere ziel 

zal vergelden vanwege 

dat wat zij verworven 

heeft.” 

Nafs Makki 

151. 16:7 “En zij dragen jullie 

ladingen naar een land dat 

jullie niet konden 

bereiken zonder ongemak 

voor julliezelf (te 

ervaren).” 

Al-Anfus Makki 



APPENDIX II 

 

97 

 

152. 16:28 “Degenen van wie de 

zielen door de Engelen 

worden weggenomen 

terwijl zij zichzelf onrecht 

aandeden, zullen zich 

(volledig) overgeven (en 

zeggen): “Wij deden niets 

slechts.” (De Engelen 

zullen antwoordden:) 

“Welzeker! Waarlijk, 

Allah is op de hoogte van 

dat wat jullie hebben 

verricht.” 

Anfusihim Makki 

153. 16:33 “En het is niet Allah Die 

hun onrecht heeft 

aangedaan, maar zij deden 

zichzelf onrecht aan.” 

Anfusahum Makki 

154. 16:72 “En Allah heeft uit 

julliezelf echtgenotes 

voor jullie gemaakt” 

Anfusikum Makki 

155. 16:89 “En (gedenk) de Dag 

waarop Wij uit iedere 

gemeenschap een getuige 

uit hun midden zullen 

aanstellen (die) tegen hen 

(zal getuigen). En Wij 

(dan) met jou (o 

Mohammed) als getuige 

komen tegen deze 

(gemeenschap).” 

Min 

anfusihim 

Makki 

156. 16:11

1 

“(Gedenk) de Dag waarop 

iedere ziel het voor 

zichzelf opneemt en 

iedere ziel ten volle 

beloond zal worden voor 

dat wat zij heeft verricht. 

En er zal hun geen 

onrecht worden 

aangedaan.” 

Nafs; 

nafsihā; 

nafs 

Makki 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

98 
 

157. 16:11

8 

“En Wij deden hun geen 

onrecht aan, maar zij 

deden zichzelf onrecht 

aan.” 

Anfusahum Makki 

158. 17:7 “Als jullie het goede 

verrichten, dan verrichten 

jullie het goede voor 

julliezelf.” 

Anfusikum Makki 

159. 17:14 “(Er zal tegen hem gezegd 

worden:) “Lees jouw 

boek.” Jouw ziel volstaat 

op deze Dag als 

berekenaar tegen jou.” 

Nafsik Makki 

160. 17:15 “Wie geleid wordt, wordt 

slechts geleid ten bate van 

zichzelf.” 

Li nafsih Makki 

161. 17:33 “En dood niet de ziel die 

Allah verboden heeft (om 

te doden), behalve 

rechtmatig (d.w.z. in 

overeenstemming met het 

islamitische 

rechtssysteem).” 

Al-Nafs Makki 

162. 18:6 “En wellicht zul jij (o 

Mohammed) jezelf door 

verdriet vernietigen 

vanwege hen, omdat zij 

niet geloven in dit Woord 

(d.w.z. in de Koran).” 

Nafsak Makki 

163. 18:28 “En stel jezelf geduldig 

op” 

Nafsak Makki 



APPENDIX II 

 

99 

 

164. 18:35 “En hij betrad zijn tuin, 

terwijl hij zichzelf 

onrecht had aangedaan.” 

Li nafsih Makki 

165. 18:51 “Ik (Allah) heb hen niet 

laten getuigen van de 

schepping van de hemelen 

en de aarde, noch van de 

schepping van henzelf.” 

Anfusihim Makki 

166. 18:74 “Dus trokken zij er beiden 

verder op uit, totdat zij 

een jongen ontmoetten, 

waarop hij (d.w.z. de 

geleerde man) hem 

doodde. Hij (Mūsā) zei: 

“Heb jij een onbevlekte 

ziel gedood (die) niet als 

vergelding voor (het 

doden van) een ziel 

(gedood moest worden)? 

Voorzeker, jij bent met 

iets afschuwelijks 

gekomen.” 

Nafs; nafs Makki 

167. 20:15 “Voorwaar, het Uur zal 

(zeker) komen. Ik zou het 

(zelfs) bijna verbergen, 

zodat iedere ziel beloond 

zal worden voor datgene 

wat het nastreeft.” 

Nafs Makki 

168. 20:40 “En jij doodde een ziel, 

waarna Wij jou (o Mūsā) 

vervolgens redden van de 

kwelling en Wij jou 

beproefden met een 

(zware) beproeving.” 

Nafs Makki 

169. 20:41 “En Ik heb jou voor 

Mijzelf gekozen.” 

Li Nafsī Makki 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

100 
 

170. 20:67 “Dus raakte Mūsā in 

zichzelf vervuld met 

vrees.” 

Nafsih Makki 

171. 20:96 “En zo heb ik (het) voor 

mijzelf schoonschijnend 

gemaakt.” 

Lī nafsī Makki 

172. 21:35 “Iedere ziel zal de dood 

proeven” 

Nafs Makki 

173. 21:43 “Of hebben zij (valse) 

goden die hen tegen Ons 

beschermen? Zij (d.w.z. 

de valse goden) zijn niet 

in staat om zichzelf te 

helpen, noch kunnen zij 

een beschermer tegen Ons 

vinden.” 

Anfusihim Makki 

174. 21:47 “En Wij zullen de 

Weegschalen van 

Rechtvaardigheid 

klaarzetten voor de Dag 

der Opstanding. Geen ziel 

dan iets van onrecht 

worden aangedaan.” 

Nafs Makki 

175. 21:64 “Toen keerden zij terug 

tot zichzelf (d.w.z. dat zij 

naar elkaar keken) en 

zeiden: “Waarlijk, jullie 

zijn de onrechtplegers.” 

Anfusihim Makki 

176. 21:10

2 

“Zij zullen het minste 

geluid hiervan (d.w.z. van 

de Hel) niet horen en zij 

zullen voor eeuwig 

vertoeven in datgene waar 

zij naar verlangen [voor 

henzelf] (d.w.z. in het 

Paradijs).” 

Anfusuhum Makki 



APPENDIX II 

 

101 

 

177. 23:62 “En Wij belasten geen 

ziel boven haar 

vermogen.” 

Nafs Makki 

178. 23:10

3 

“En degenen van wie de 

Weegschalen licht zijn, zij 

zijn degenen die zichzelf 

hebben verloren. Zij 

zullen voor eeuwig in de 

Hel verblijven.” 

Anfusahum Makki 

179. 24:6 “En degenen die hun 

echtgenoten valselijk 

beschuldigen en niet over 

getuigen beschikken, 

behalve (over) zichzelf, 

de getuigenis van één van 

hen is dat hij vier 

getuigenissen bij Allah 

(d.w.z. in de Naam van 

Allah) aflegt dat hij 

waarlijk zeker tot de 

waarachtigen behoort.” 

Anfusuhum Madani 

180. 24:12 “Toen jullie (d.w.z. de 

gelovigen) het (d.w.z. de 

leugen) hoorden, hadden 

de gelovige mannen en 

vrouwen (op dat moment) 

maar het goede gedacht 

over zichzelf (d.w.z. over 

hun eigen mensen) en 

gezegd: “Dit is een 

duidelijke leugen.” 

Anfusihim Madani 

181. 24:61 “Er treft de blinde geen 

blaam, en (ook) de 

kreupele treft geen blaam, 

en (ook) de zieke treft 

geen blaam, en (ook) 

julliezelf niet als jullie 

eten in jullie huizen, of de 

huizen van jullie vaders, 

of de huizen van jullie 

moeders, of de huizen van 

jullie broers, of de huizen 

Anfusikum; 

anfusikum 

Madani 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

102 
 

van jullie zussen, of de 

huizen van jullie ooms 

(aan vaderskant), of de 

huizen van jullie tantes 

(aan vaderskant), of de 

huizen van jullie ooms 

(van moederskant), of de 

huizen van jullie tantes 

(van moederskant), of (de 

huizen) waarvan jullie 

sleutels bezitten, of (het 

huis van) een vriend van 

jullie. Er treft jullie (ook) 

geen blaam als jullie 

gezamenlijk of apart eten. 

En als jullie huizen 

binnentreden, begroet 

elkaar dan met een 

gezegende goede groet 

van Allah. Zo maakt 

Allah de tekenen aan 

jullie duidelijk, opdat 

jullie zullen nadenken.” 

182. 25:3 “En zij namen naast Hem 

(valse) goden (ter 

aanbidding) aan die niets 

hebben geschapen, maar 

zelf zijn geschapen. En zij 

zijn niet in staat om 

zichzelf te schaden of 

voordeel te brengen, noch 

zijn zij in staat om te 

doden, (of iets) tot leven 

te brengen of (uit de 

dood) op te wekken.” 

Anfusihim Makki 

183. 25:21 “Voorzeker, zij hebben 

zich hoogmoedig 

opgesteld [in hunzelf] en 

zij hebben de grenzen 

behoorlijk overschreden.” 

Laqad 

istakbarū fī 

anfusihim 

Makki 



APPENDIX II 

 

103 

 

184. 25:68 “En degenen die geen 

andere god naast Allah 

aanroepen, noch de ziel 

doden die Allah verboden 

heeft (om te doden), 

behalve rechtmatig, noch 

ontucht plegen. En wie 

dat wel doet, zal het 

slechte tegemoet gaan.” 

Al-Nafs Makki 

185. 26:3 “Wellicht zul jij (o 

Mohammed) jezelf (door 

verdriet) vernietigen, 

omdat zij geen gelovigen 

zijn.” 

Nafsak Makki 

186. 27:14 “En zij ontkenden deze 

(tekenen) onrechtmatig en 

uit arrogantie, hoewel zij 

zelf overtuigd waren (van 

de waarheid ervan). Zie 

dan hoe het einde van de 

verderfzaaiers was.” 

Anfusuhum Makki 

187. 27:40 “En wie dankbaar is, is 

slechts dankbaar ten bate 

van zichzelf.” 

Nafsih Makki 

188. 27:44 “Zij zei: “Mijn Heer, 

waarlijk, ik heb mijzelf 

onrecht aangedaan” 

Nafsī Makki 

189. 27:92 “Dus wie geleid wordt, 

wordt slechts geleid ten 

bate van zichzelf.” 

Nafsih Makki 

190. 28:16 “Hij zei: “Mijn Heer, 

waarlijk, ik heb mijzelf 

onrecht aangedaan, dus 

vergeef mij.” 

Nafsī Makki 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

104 
 

191. 28:19 “Toen hij (Mūsā) degene 

wilde grijpen die een 

vijand van hen beiden 

was, zei hij (d.w.z. de 

man): “O Mūsā, ben jij 

van plan om mij te doden, 

zoals jij de dag ervoor 

ook een ziel hebt gedood? 

Jij wenst slechts een tiran 

op aarde te zijn en jij 

wenst niet te behoren tot 

de verbeteraars.” 

Nafs Makki 

192. 28:33 “Hij (Mūsā) zei: “O mijn 

Heer, waarlijk, ik heb een 

ziel (d.w.z. een persoon) 

van hen gedood en ik 

vrees dat zij mij zullen 

doden.” 

Nafs Makki 

193. 29:6 “En wie (op de Weg van 

Allah) strijdt, strijdt 

slechts voor zichzelf.” 

Nafsih Makki 

194. 29:40 “En het was niet Allah die 

hun onrecht aandeed, 

maar zij deden zichzelf 

onrecht aan.” 

Anfusahum Makki 

195. 29:57 “Iedere ziel zal de dood 

proeven. Vervolgens 

zullen jullie tot Ons 

terugkeren.” 

Nafs Makki 

196. 30:8 “Denken zij dan niet na 

over zichzelf? Allah heeft 

(namelijk) de hemelen en 

de aarde en datgene wat 

zich daartussen bevindt 

slechts naar waarheid 

geschapen en voor een 

vastgesteld tijdstip. En 

waarlijk, veel van de 

mensen geloven zeker 

Anfusihim Makki 



APPENDIX II 

 

105 

 

niet in de Ontmoeting met 

hun Heer.” 

197. 30:9 “Dus het was niet Allah 

Die hun onrecht aandeed, 

maar zij deden zichzelf 

onrecht aan.” 

Anfusahum Makki 

198. 30:21 “En het behoort tot Zijn 

Tekenen dat Hij uit 

julliezelf echtgenotes 

voor jullie heeft 

geschapen om daarin 

jullie rust te vinden.” 

Anfusikum Makki 

199. 30:28 “Hij stelt voor jullie een 

voorbeeld uit julliezelf: 

hebben jullie onder wat 

jullie rechterhand bezit 

(d.w.z. de slaven) 

deelgenoten in datgene 

waarmee Wij jullie 

hebben voorzien die net 

als jullie een gelijk 

aandeel daarin hebben? 

(En) vrezen jullie hen 

(d.w.z. jullie slaven) zoals 

jullie elkaar vrezen? Zo 

zetten Wij de tekenen 

uiteen voor een volk dat 

nadenkt.” 

Anfusikum; 

anfusakum 

Makki 

200. 30:44 “Wie ongelovig is, op 

hem rust zijn ongeloof. 

En wie goede daden 

verricht, bereidt het 

(d.w.z. de weg naar het 

Paradijs) voor zichzelf 

voor.” 

Anfusihim Makki 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

106 
 

201. 31:12 “En wie dankbaar is, is 

slechts dankbaar voor 

zichzelf.” 

Nafsih Makki 

202. 31:28 “Jullie schepping en jullie 

opwekking is slechts als 

(de schepping en 

opwekking van) één ziel. 

Voorwaar, Allah is 

Alhorend, Alziend.” 

Nafs Makki 

203. 31:34 “Voorwaar, bij Allah 

(alleen) ligt de kennis van 

het Uur. En Hij laat de 

(baatvolle) regen 

neerdalen en Hij weet wat 

zich in de baarmoeders 

bevindt. En geen (enkele) 

ziel weet wat zij morgen 

zal verwerven en geen 

(enkele) ziel weet op 

welke (plaats op) aarde zij 

zal sterven. Voorwaar, 

Allah is op de hoogte (van 

alles), Alwetend (over het 

verborgene).” 

Nafs; nafs Makki 

204. 32:13-

14 

“En als Wij het hadden 

gewild, dan zouden Wij 

zeker iedere ziel haar 

leiding hebben gegeven, 

maar het ware Woord is 

reeds van Mijn Kant 

bekrachtigd (zeggende): 

“Ik zal de Hel zeker 

vullen met de jinns en de 

mensen tezamen. Proef 

dan (de Bestraffing) 

vanwege het vergeten van 

de Ontmoeting op deze 

Dag van jullie. Voorwaar, 

Wij zullen jullie (ook) 

vergeten. En proef de 

eeuwige Bestraffing, 

Nafs Makki 



APPENDIX II 

 

107 

 

vanwege dat wat jullie 

deden.” 

205. 32:17 “En geen ziel weet wat er 

voor hen verborgen is 

gehouden aan verkoeling 

voor de ogen (d.w.z. aan 

genot), als Beloning voor 

dat wat zij hebben 

verricht.” 

Nafs Makki 

206. 32:27 “Hebben zij dan niet 

gezien dat Wij water naar 

het dorre land voeren, 

waarmee Wij daarna 

gewassen voortbrengen, 

waarvan hun vee en zij 

zelf eten? Zien zij dan 

niet?” 

Anfusuhum Makki 

207. 33:6 “De Profeet heeft meer 

recht op de gelovigen dan 

zij op zichzelf (hebben), 

en zijn vrouwen zijn hun 

moeders.” 

Anfusihim Madani 

208. 33:37 “En jij verborg in jezelf 

wat Allah zou openbaren” 

Nafsik Madani 

209. 33:50 “En (ook) een gelovige 

vrouw wanneer zij 

zichzelf aan de Profeet 

aanbiedt (om met haar te 

trouwen), (en) als de 

Profeet haar wenst te 

huwen” 

Nafsahā Madani 

210. 34:19 “En zij deden zichzelf 

onrecht aan.” 

Anfusahum Makki 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

108 
 

211. 34:50 “Zeg (o Mohammed): 

“Als ik zou afdwalen, dan 

dwaal ik slechts ten 

nadele van mijzelf af.” 

Nafsī Makki 

212. 35:8 “Dus maak jezelf (o 

Mohammed) niet kapot 

uit verdriet voor hen.” 

Nafsuk Makki 

213. 35:18 “En wie (zichzelf) reinigt 

(van allerlei soorten 

zonden), reinigt zich 

slechts ten bate van 

zichzelf.” 

Nafsih Makki 

214. 35:32 “Onder hen zijn er 

(sommigen) die zichzelf 

onrecht hebben 

aangedaan” 

Nafsih Makki 

215. 36:36 “Verheven is Degene Die 

alle paren heeft geschapen 

van datgene dat uit de 

aarde groeit en (paren) 

van henzelf en van 

datgene wat zij niet 

weten.” 

Anfusihim Makki 

216. 36:54 “Op deze Dag zal geen 

ziel iets van onrecht 

worden aangedaan en 

jullie zullen slechts 

vergolden worden 

vanwege dat wat jullie 

(aan daden) hebben 

verricht.” 

Nafs Makki 

217. 37:11

3 

“En Wij zegenden hem en 

Isḥāq. En onder hun 

nakomelingen zijn er 

(sommigen) die 

weldoeners zijn en 

(anderen) die zichzelf 

duidelijk onrecht hebben 

aangedaan.” 

Nafsih Makki 



APPENDIX II 

 

109 

 

218. 39:6 “Hij heeft jullie 

geschapen uit één ziel 

(d.w.z. uit Adam), 

vervolgens heeft Hij 

daaruit zijn echtgenote 

(Eva) gemaakt.” 

Nafs Makki 

219. 39:15 “Zeg (o Mohammed): 

“Voorwaar, de verliezers 

zijn degenen die zichzelf 

en hun familie zullen 

verliezen op de Dag der 

Opstanding.”  

Anfusahum Makki 

220. 39:41 “Dus wie geleid wordt, dit 

is voor zichzelf (d.w.z. in 

zijn voordeel).” 

Nafsih Makki 

221. 39:42 “Allah neemt de zielen 

tijden hun dood weg en 

(de zielen) die niet 

doodgaan, (neemt Hij 

weg) tijdens hun slaap. En 

Hij houdt die (zielen) 

voor wie de dood is 

bepaald vast en stuurt de 

andere (zielen terug) tot 

een vastgesteld tijdstip. 

Voorwaar, daarin 

bevinden zich zeker 

tekenen voor een volk dat 

nadenkt.” 

Al-Anfus Makki 

222. 39:53 “Zeg: “O Mijn dienaren 

die buitensporig zijn 

geweest tegenover 

zichzelf (door het begaan 

van zonden), wanhoop 

niet aan de Genade van 

Allah. Voorwaar, Allah 

vergeeft alle zonden. 

Waarlijk, Hij is de Meest 

Vergevingsgezinde, de 

Meest Genadevolle.” 

Anfusihim Makki 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

110 
 

223. 39:56 “Zodat een ziel niet zal 

zeggen: “O wat spijtig 

voor mij dat ik tekort ben 

geschoten in de Zaak van 

Allah. En ik behoorde 

zeker tot de bespotters.” 

Nafs Makki 

224. 39:70 “En iedere ziel zal 

volledig beloond worden 

voor dat wat zij heeft 

verricht.” 

Nafs Makki 

225. 40:10 “Voorwaar, degenen die 

niet geloven worden (op 

het moment dat zij de Hel 

zullen binnentreden) 

toegesproken (met de 

woorden): “De Afschuw 

van Allah voor jullie 

(tijdens jullie wereldse 

leven) was groter dan 

jullie afschuw voor 

elkaar (op deze Dag), 

toen jullie werden 

opgeroepen tot het geloof, 

maar niet geloofden.” 

Anfusakum Makki 

226. 40:17 “Op deze Dag zal iedere 

ziel vergolden worden 

voor datgene wat zij heeft 

verricht.” 

Nafs Makki 

227. 41:31 “En daarin is voor jullie 

wat jullie zelf begeren.” 

Anfusukum Makki 

228. 41:46 “Degene die goede daden 

verricht, (doet dit) voor 

zichzelf.” 

Nafsih Makki 



APPENDIX II 

 

111 

 

229. 41:53 “Wij zullen hun Onze 

Tekenen laten zien in het 

universum en in henzelf, 

totdat voor hen duidelijk 

wordt dat dit (d.w.z. de 

Koran) de Waarheid is. Is 

het niet voldoende dat 

jouw Heer Getuige is van 

alles?” 

Anfusihim Makki 

230. 42:11 “Hij heeft uit julliezelf 

echtgenotes voor jullie 

gemaakt en uit het vee 

paren.” 

Anfusikum Makki 

231. 42:45 “En degenen die geloven 

zullen zeggen: 

“Voorwaar, de verliezers 

zijn degenen die zichzelf 

en hun familie hebben 

verloren op de Dag der 

Opstanding.” 

Anfusahum Makki 

232. 43:71 “Er zal om hen heen 

rondgegaan worden met 

schalen van goud en 

(gouden) bekers. En 

daarin (d.w.z. in het 

Paradijs) bevindt zich 

(alles) wat de zielen 

begeren en waar de ogen 

van genieten. En jullie 

vertoeven daarin voor 

eeuwig.” 

Al-Anfus Makki 

233. 45:15 “Degenen die goede 

daden verricht, (doet dit) 

voor zichzelf.” 

Nafsih Makki 

234. 45:22 “En Allah heeft de 

hemelen en de aarde naar 

waarheid geschapen, 

zodat iedere ziel beloond 

zal worden voor datgene 

wat zij heeft verworven.” 

Nafs Makki 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

112 
 

235. 47:38 “En degene die gierig is, 

hij is slechts gierig ten 

nadele van zichzelf.” 

Nafsih Madani 

236. 48:10 “Wie deze (eed) dan 

verbreekt, verbreekt (het) 

slechts ten nadele van 

zichzelf.” 

Nafsih Madani 

237. 49:11 “En laster elkaar niet” Anfusakum Madani 

238. 49:15 “en die met hun 

bezittingen en hun levens 

op de Weg van Allah 

strijden.” 

Anfusihim Madani 

239. 50:16 “En voorzeker, Wij 

hebben de mens 

geschapen en Wij weten 

wat zijn ziel hem 

influistert. En Wij staan 

dichter bij hem dan zijn 

halsader.” 

Nafsuh Makki 

240. 50:21 “En iedere ziel zal samen 

met een voortdrijven 

(d.w.z. een Engel) naast 

haar (bij Ons) komen, en 

(met) een (Engels als) 

getuige.” 

Nafs Makki 

241. 51:21 “En (ook) in julliezelf. 

Zien jullie dan niet?” 

Anfusikum Makki 



APPENDIX II 

 

113 

 

242. 53:23 “Zij volgen niets anders 

dan vermoedens en 

datgene waar zij zelf van 

houden.” 

Al-Anfus Makki 

243. 53:32 “Dus prijs julliezelf niet 

(door te zeggen dat jullie 

godsvruchtig zijn).” 

Anfusakum Makki 

244. 57:14 “Zij (d.w.z. de 

hypocrieten) zullen naar 

hen (d.w.z. naar de 

gelovigen) roepen: 

“Waren wij niet met 

jullie?” Zij (d.w.z. de 

gelovigen) zullen zeggen: 

“Welzeker! Maar jullie 

beproefden jezelf, en 

jullie wachtten (op onze 

ondergang), en jullie 

twijfelden (aan het 

geloof) en jullie werden 

misleid door valse 

verlangens, totdat het 

Bevel van Allah kwam.” 

Anfusakum Madani 

245. 57:22 “Er treft (een plaats) op 

aarde of jullie geen ramp, 

of het staat in een Boek 

(geschreven) voordat Wij 

het laten gebeuren.” 

Anfusikum Madani 

246. 58:8 “en zij zeggen in zichzelf: 

“Waarom bestraft Allah 

ons niet voor datgene wat 

wij zeggen?” 

Anfusihim Madani 

247. 59:9 “En degenen (d.w.z. de 

Anṣār) die de stad (van de 

Profeet) als woonplaats 

hebben gekozen en het 

geloof vóór hen (d.w.z. de 

Muhājirūn) hebben 

aangenomen, (zij) houden 

Anfusihim; 

nafsih 

Madani 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

114 
 

van degenen die naar hen 

emigreren. En zij treffen 

in hun borsten (d.w.z. in 

hun harten) niets van 

jaloezie aan voor datgene 

dat hun (d.w.z. aan de 

emigranten) gegeven is 

(van de buit). En zij 

verkiezen hen (d.w.z. de 

emigranten) boven 

zichzelf. En zelfs als (het 

iets betreft waar) zij zelf 

behoefte aan hebben. En 

wie gered wordt van zijn 

eigen gierigheid, zij zijn 

degenen die succesvol 

zullen zijn.” 

248. 59:18 “O jullie die geloven, 

vrees Allah en laat iedere 

ziel kijken naar wat zij 

vooruit heeft gezonden 

voor morgen. En vrees 

Allah, waarlijk, Allah is 

op de hoogte van dat wat 

jullie (in het verborgene) 

doen.” 

Nafs Madani 

249. 59:19 “En wees niet zoals 

degenen die Allah 

vergaten. Waarna Hij hen 

zichzelf liet vergeten. Zij 

zijn de verdorvenen.” 

Anfusahum Madani 

250. 61:11 “Dat jullie in Allah en 

Zijn Boodschapper 

geloven, en strijden op de 

Weg van Allah met jullie 

bezittingen en jullie 

levens. Dat is beter voor 

jullie, als jullie (het) maar 

wisten.” 

Anfusikum Madani 



APPENDIX II 

 

115 

 

251. 63:11 “En Allah verleent geen 

ziel uitstel wanneer haar 

tijdstip is aangebroken.” 

Nafs Madani 

252. 64:16 “Vrees daarom Allah voor 

zover jullie daartoe in 

staat zijn, luister en 

gehoorzaam en geef uit 

(aan liefdadigheid). (Dat 

is) beter voor julliezelf. 

En degene die behoud 

wordt voor zijn eigen 

gierigheid, zij zijn 

degenen die succesvol 

zijn.” 

Anfusikum; 

nafsih 

Madani 

253. 65:1 “En dit zijn de Grenzen 

van Allah. En wie de 

Grenzen van Allah 

overschrijdt, heeft 

zichzelf zeker onrecht 

aangedaan.” 

Nafsah Madani 

254. 65:7 “Allah belast geen ziel 

boven wat Hij haar 

gegeven heeft (d.w.z. 

boven haar vermogen).” 

Nafs Madani 

255. 66:6 “O jullie die geloven, 

behoed julliezelf en jullie 

familie voor een Vuur 

waarvan de brandstof uit 

mensen en stenen 

bestaat.” 

Anfusakum Madani 

256. 73:20 “En al het goede wat 

jullie voor jezelf vooruit 

hebben gezonden, zullen 

jullie bij Allah 

aantreffen.” 

Anfusikum Makki 

257. 74:38 “Iedere ziel staat garant 

voor wat zij verworven 

heeft.” 

Nafs Makki 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

116 
 

258. 

 

 

75:2 “En Ik zweer bij de 

zelfverwijtende ziel.” 

Al-Nafs al-

Lawwāma 

Makki 

259. 75:14 “Welnee! De mens zal 

tegen zichzelf getuigen 

(d.w.z. dat zijn 

lichaamsdelen over zijn 

daden zullen spreken). 

Nafsih Makki 

260. 79:40 “En wat betreft degene 

die vreesde om tegenover 

zijn Heer te staan (voor de 

Rekenschap) en de 

(eigen) ziel afhield van de 

(slechte) begeerte.” 

Al-Nafs Makki 

261. 81:14 “Elke ziel weet (dan) wat 

zij heeft meegebracht.” 

Nafs Makki 

262. 82:5 “(Dan) zal een ziel weten 

wat zij vooruit heeft 

gezonden en (wat zij 

heeft) achtergelaten (aan 

goede en slechte daden).” 

Nafs Makki 

263. 82:19 “De Dag waarop geen ziel 

iets kan betekenen voor 

een (andere) ziel. En het 

Bevel behoort op die Dag 

(geheel) aan Allah toe.” 

Nafs; nafs Makki 

264. 86:4 “Over iedere ziel is een 

waker (aangesteld).” 

Nafs Makki 

265. 89:27 “(Er zal tegen de 

godsvruchtige gezegd 

worden:) “O jij, de tot 

rust gekomen ziel.” 

Al-Nafs al-

Muṭma’inn

a 

Makki 



APPENDIX II 

 

117 

 

266. 91:7 “(En) bij de ziel, en 

Degene Die haar heeft 

gevormd.” 

Nafs Makki 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

Appendix III: Index van Ḥadīth 

 

De overlevering van Ibn ʻAbbās over soorten van tafsīr 

Ibn ̒ Abbās (gest. 68/687): “Er zijn vier soorten van tafsīr: de soort 

die de Arabieren kennen vanuit hun taal, tafsīr waarvoor niemand 

wordt geëxcuseerd indien hij deze niet kent, tafsīr die de 

geleerden kennen en tafsīr die alleen bekend is bij Allah.” 

ََعَ  : ال 
 
ق اسٍَ بَّ ع  ابْنَِ من كلامها،  نَِ  

ُ
العرب تعرفه   

ٌ
وجه أوجهٍ:  أربعةِ  على   ُ التفسير

يعلمه إلا الله    
َ
العلماء، وتفسير لا يعلمه   بجهالته، وتفسير 

ٌ
عذر أحد

ُ
ي  

َ
وتفسير لا

 تعالى ذكره

Al-Ṭabarī 75/1. Zie: Al-Ṭarīfī, “Al-Taqrīr”, 3. 

 

De overlevering van Barā’ ibn ʻĀzib over de Barzakh 

Barā ibn ʻĀzib levert over: “We gingen met de Profeet – vrede en 

zegeningen zijn met hem – naar een begrafenis van een man van 

de Anṣār en kwamen aan bij het graf. Het graf was nog niet 

gegraven, dus de Boodschapper van Allah ging zitten en we zaten 

stilletjes om hem heen. Hij had een stok in zijn hand waarmee hij 

tekens op de grond aan het maken was. Daarna hief hij zijn hoofd 

op en zei twee of driemaal: “Zoek toevlucht bij Allah tegenover 

de bestraffing van het graf.” Daarna zei hij: “Wanneer een 

gelovige op het punt staat om het wereldse leven te verlaten voor 

de volgende wereld, zullen Engelen met gezichten zo wit als de 

zon naar hem neerdalen vanuit de Hemel met een van de gewaden 

van het Paradijs en met sommige geuren van het Paradijs en zullen 

om hen heen zitten tot waar het oog rijkt. Daarna zal de Engel des 

Doods bij zijn hoofd zitten en zeggen: “O goede ziel, treedt naar 

buiten naar de vergeving en acceptatie van Allah.” Hierop zal hij 

naar buiten treden zoals een druppel water valt van een waterzak 

en hij [de Engel] zal hem tot zich nemen en wanneer hij dit doet 

zal hij hem geen moment in zijn hand houden, maar hem wikkelen 

in het gewaad en parfum, daarvan zal een geur komen van de 

lekkerste muskus ter wereld. Zij [de Engelen] zullen hem 

meenemen en zij zullen geen groep van Engelen passeren of zij 

zullen vragen: “Wie is deze goede ziel?” Zij zullen antwoorden: 

“Zo en zo, de zoon van zo en zo.” Waarbij zij hem met de beste 



APPENDIX III 

 

119 

 

namen zullen noemen waarbij hij is genoemd in het wereldse 

leven. Daarna zullen ze hem brengen naar de laagste hemel en 

vragen of de poorten voor hem worden geopend. Er wordt hier 

gehoor aan gegeven en vanuit elke hemel begeleiden de Engelen 

hem naar de volgende hemel totdat hij naar de zevende hemel 

wordt gebracht, waar Allah – de Verhevene en Sublieme – zal 

zeggen: “Schrijf het Boek van mijn dienaar in ʻIlliyyīn,191 en neem 

hem terug naar de aarde. Ik heb zeker de mensheid daaruit 

geschapen en ik zal hen daarin laten terugkeren en ik zal hen 

hieruit nog een keer laten ontstaan.” Zijn ziel wordt daarna 

teruggebracht naar zijn lichaam. Twee Engelen zullen naar hem 

toe komen, laten hem rechtop zitten in zijn graf en vragen hem: 

“Wie is uw Heer?” Hij antwoord: “Mijn Heer is Allah.” Zij zullen 

vragen: “Wat is uw religie?” Hij zal antwoordden: “Mijn religie 

is islam.” Zij zullen vragen: “Wie is deze man die naar jullie is 

gezonden?” Hij zal antwoordden: “Hij is de Boodschapper van 

Allah.” Zij zullen vragen: “Wat is uw (bron van) kennis?” En hij 

zal antwoordden: “Ik heb Allah’s Boek gelezen, erin geloofd en 

het bevestigd als waarheid.” Daarna zal er een stem uit de Hemel 

klinken: “Mijn dienaar heeft de waarheid gesproken, spreid 

daarom de tapijten van het Paradijs voor hem, kleed hem met 

kleding vanuit het Paradijs en open een deur voor hem naar het 

Paradijs.” Dan komt er iets van zijn vreugde en geur tot hem, zijn 

graf wordt ruim voor hem gemaakt zover het oog reikt en een man 

met een mooi gezicht, mooie kleding en een zoete geur komt naar 

hem toe en zegt: “Verheug u in wat u behaagt, want dit is uw dag 

die u is beloofd.” Hij zal vragen: “Wie bent u, want uw gezicht is 

volmaakt mooi en brengt veel goeds?” Hij reageert: “Ik ben uw 

goede daden.” Daarna zal hij zeggen: “O mijn Heer, breng het 

Laatste Uur, o mijn Heer, breng het Laatste Uur, zodat ik zal 

terugkeren naar mijn mensen en bezit! Maar wanneer een 

ongelovige op het punt staat de wereld te verlaten en naar de 

volgende wereld te gaan, komen Engelen met zwarte gezichten uit 

de Hemel met gewaden naar hem toe en gaan bij hem zitten zover 

het oog reikt. Dan komt de Engel des Doods en gaat aan zijn hoofd 

zitten en zegt: “O slechte ziel, kom naar buiten naar de Woede van 

Allah.” Dan verlaat het (de ziel) zijn lichaam en hij haalt het eruit 

zoals een spuug uit vochtige wol wordt getrokken. Hij grijpt het 

dan en als hij dat doet laat hij het geen moment in zijn hand, maar 

 
191 Conform Q. 83:18 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

120 
 

stopt het in het gewaad en daaruit komt een stank voort zoals de 

meest walgelijke stank van een lijk dat gevonden kan worden op 

aarde. Ze nemen het dan op en zij zullen geen groep van Engelen 

passeren of zij zullen vragen: “Wie is deze slechte ziel?” waarop 

ze antwoorden: “Zo en zo, de zoon van zo en zo.” Waarbij zij hem 

met de meest slechtste namen noemen waarbij hij in de wereld 

werd genoemd. Wanneer hij naar de laagste hemel wordt 

gebracht, wordt er verzocht om de poort voor hem te openen, maar 

deze wordt niet voor hem geopend. De Boodschapper van Allah 

reciteerde toen: “Voor hen zullen de poorten van de hemel niet 

worden geopend. En zij zullen het Paradijs niet binnentreden, 

totdat de kameel door het oog van de naald gaat.”192 Allah – de 

Verhevene en Sublieme – zegt dan: “Neem zijn boek op in 

Siddjīn,193 in de laagste aarde”, waarop zijn ziel zal worden 

neergeworpen richting aarde. Hij – de Boodschapper van Allah – 

reciteerde toen: “En degene die deelgenoten aan Allah toekent, het 

is alsof hij uit de Hemel is gevallen en daarna door de vogels werd 

gegrepen of door de wind naar een verre plaats werd geblazen.”194 

Zijn ziel wordt dan in zijn lichaam hersteld, twee Engelen komen 

naar hem toe en laten hem rechtop gaan zitten en zeggen tegen 

hem: “Wie is uw Heer?”. Hij antwoordt: “Ah, Ah, ik weet het 

niet.” Zij vragen: “Wat is uw religie?” en hij antwoordt: “Ah, Ah, 

ik weet het niet.” Zij vragen: “Wie is deze man die onder jullie is 

gezonden?” en hij antwoordt: “Ah, Ah, ik weet het niet”. Dan 

roept een stem vanuit de Hemel: “Hij heeft gelogen, dus spreidt 

tapijten uit het Hellevuur voor hem uit en open een poort naar het 

Hellevuur voor hem.” Dan zal de hitte en hete lucht naar hem toe 

komen, zijn graf wordt smal voor hem gemaakt totdat zijn ribben 

erin worden samengedrukt. Een man met een lelijk gezicht, lelijke 

kleding en een onaangename geur komt naar hem toe en zegt: 

“Wees bedroefd over wat u mishaagt, want dit is uw dag die u is 

beloofd.” Hij vraagt: “Wie bent u, want uw gezicht is het meest 

lelijk en brengt kwaad met zich mee?” Hij antwoordt: “Ik ben uw 

slechte daden.” Hij zegt dan: “Mijn Heer, laat het Laatste Uur niet 

komen.” 

َ جُلٍَمِن  ةَر 
 
از
 
ن َج  ي ِ

َف  م 
ى
ل س  يْهَِو 

َ
ل َع  ُ

ى
َاللَّ

ى
لَّ َص  ِّ ي بَِ

َّ
َالن ع  م  اَ

 
جْن ر 

 
:َخ ال 

 
ازِبٍَق اءَِبْنَِع  بَ  

ْ
نَِال ع  و 

َوَ  م 
ى
ل س  يْهَِو 

َ
ل َع  ُ

ى
َاللَّ

ى
لَّ َص  ِ

ى
سُولَُاللَّ َر  س 

َ
ل ج 
 
َف
ْ
د ح 

ْ
اَيُل مَّ

َ
ل َو  ِ

بَْ
 
ق
ْ
َال

َ
إِلَ اَ

 
يْن ه 

 
ت
ْ
ان
 
ارَِف ص 

ْ
ن
 ْ
اَالْ

 
سْن

َ
ل ج 

 
192 Q. 7:40 
193 Confrom Q. 83:7 
194 Q. 22:31 



APPENDIX III 

 

121 

 

ََ: ال 
 
ق
 
ف َ
ُ
ه س 

ْ
أ ر  َ ع 

 
ف ر 
 
ف رْضَِ

 ْ
الْ َ ي ِ

ف  بِهَِ َ
ُ
ت
ُ
ك
ْ
ن ي  َ
ٌ
عُود دِهَِ ي  َ ي ِ

ف  و  َ بْْ 
َّ
الط رؤوسناَ علََّ نَ

َ
أ
َ
حولهَك

َ
َ
كَ ا
 
َإِذ مِن 

ْ
مُؤ
ْ
َال
 
بْد ع 

ْ
َال
َّ
:َ"َإِن ال 

 
َق مَّ

ُ
ث اَ
ً
ث
 
لَ
 
وَْث
َ
َأ ِ
يْْ 
 
ت رَّ «َم  ِ

بَْ
 
ق
ْ
ابَِال

 
ذ َمِنَْع  ِ

ى
واَبِاللَّ

ُ
عِيذ

 
ََ»اسْت

 
ان

َ
 
قِط

ْ
َان ي ِ

َف 
َّ
ن
َ
أ
َ
كَ وُجُوهِ

ْ
ةَبِيضَُال

َ
ئِك

 
لَ اءَم  م  يْهَِمنَالسَّ

َ
َإِل ل  ز 

 
ةَِن خِر 

ْ
َالْ الٍَمِن  ب 

ْ
إِق و  اَ ي 

ْ
ن
ُّ
َالد اعٍَمِن 

جْلِسُواَ يَ  بََّ ةَِح 
َّ
ن ج 
ْ
اَل وطِ

ُ
ن َمِنَْح 

ٌ
وط

ُ
ن ح  ةَِو 

َّ
ن ج 
ْ
اَل انِ

 
ف
ْ
ك
َ
أَ نٌَمِنْ

 
ف
َ
كَ هُمْ ع  مْسَُم 

َّ
اَلش هُمُ

 
وُجُوه

مََّ
ُ
ثَ ِ

صَ  ب 
ْ
اَل
َّ
د َم 

ُ
ه
ْ
ََمِن

ُ
ة ب  يِّ

َّ
اَلط سُ

ْ
ف
َّ
اَلن ا ه 

ُ
ت يَّ
َ
أَ ولُ:

ُ
ق ي 
 
سِهَِف

ْ
أ َر 
 
د
ْ
َعِن جْلِس  يَ  بََّ وْتَِح  م 

ْ
اَل
ُ
ك
َ
ل ءَُم  ي جَِ

يَ 

َ ي ِ
َف  َمِن 

ُ
ة ر 
ْ
ط
 
ق
ْ
سِيلَُال

 
ت اَ م 

َ
كَ سِيلُ

 
رُجَُت

ْ
خ
 
ت
 
:َ»ف ال 

 
َاللهَورضوانَ"َق ةٍَمِن  فِر 

ْ
غ َم 

َ
َإِلَ ي رُجَِ

ْ
اخ

َ
َ
ل اَ
 
ه
 
ذ
 
خ
َ
اَأ
 
إِذ
 
ف اَ
 
ه
ُ
ذ
ُ
خ
ْ
أ ي 
 
اءَِف

 
ق ََالسِّ ي ِ

اَف 
 
وه
ُ
ل جْع  ي 

 
ف اَ
 
وه

ُ
ذ
ُ
خ
ْ
أ َي  بََّ َح  ٍ

يْْ  َع 
 
ة
 
رْف
 
دِهَِط َي  ي ِ

ف  اَ
 
عُوه

 
د مَْي 

جْهََِ و  َ
َ

لَّ َع 
ْ
ت
 
وُجِد مِسْكٍَ ةَِ ح 

ْ
ف
 
ن بَِ ي 

ْ
ط
َ
أ
َ
ك اَ ه 

ْ
مِن رُجَُ

ْ
خ ي  و  وطَِ

ُ
ن ح 
ْ
ال َ

 
لِك

 
ذ َ ي ِ

ف  و  نَِ
 
ف
َ
ك
ْ
ال َ

 
لِك

 
ذ

َ
 
ون مُرُّ َي 

 
لَ
 
اَف َبِه 

 
ون

ُ
د صْع  ي 

 
:َ"َف ال 

 
رْضِ«َق

 ْ
َََ-الْ ي ِ

عْب  اََي  وا:ََ-بِه 
ُ
ال
 
َق
َّ
ةَِإِلَّ

َ
ئِك

 
لَ م 

ْ
َال َمِن  ٍ

 
لَ َم 

َ
لَّ ع 

اَ َبِه 
ُ
ه
 
ون مُّ واَيُس 

ُ
ان
َ
كَ ي بَِ

ى
ائِهَِال سْم 

َ
نَِأ حْس 

َ
نٍَبِأ

 
لَ
ُ
نَبنَف

 
:َفلَ

 
ون

ُ
ول
ُ
ق ي 
 
يبَف

ّ
ذِهَالرّوحَالط

 
ه اَ م 

َ
ُ
ه
َ
ل يفتحَ

 
َف
ُ
ه
َ
ل فيستفتحونَ اَ ي 

ْ
ن
ُّ
الد اءَ م  َس 

َ
إِلَ اَ به  هواَ

 
ت
ْ
ين َ بََّ ح  اَ ي 

ْ
ن
ُّ
الد َ ي ِ

ََف  لِّ
ُ
مِنَْك َ

ُ
عُه يِّ

 
يُش

 
َف

ةََِ ابِع  اءَِالسَّ م  َالسَّ
َ
اَإِلَ َينتهىَبه  بََّ ح  اَ لِيه 

 
َت ي بَِ

ى
اءَِال م  َالسَّ

َ
إِلَ اَ

 
بُوه رَّ

 
اءٍَمُق م  ََََ-س  ُ

ى
ولَُاللَّ

ُ
ق ي 
 
ف

َ
 
خ اَ ه 

ْ
َمِن ي

إِن ِّ
 
رْضَِف

 ْ
َالْ

َ
وهَُإِلَ

ُ
عِيد

َ
أ َو  يْ   يِّ

ِّ
َعِل ي ِ

بْدِيَف  َع  اب 
 
بُواَكِت

ُ
ت
ْ
:َاك لَّ ج  َو  زَّ اََع  فِيه  هُمَْو 

ُ
ت
ْ
ق
َ
ل

انِهََِ يُجْلِس 
 
ف ملكانَ فيأتيهَ روحهَ فتعادَ َ" َ: ال 

 
ق ىَ ر 

ْ
خ
ُ
أ ةَ ار 

 
ت أخرجهمَ اَ ه 

ْ
مِن و  مَْ

ُ
ه
ُ
عِيد

ُ
أ

مََُ
 
سْلَ ِ

ْ
َالْ ي  ِ

ولُ:َدِيب 
ُ
ق ي 
 
؟َف

 
ك
ُ
دِين اَ :َم 

ُ
ه
َ
َل
 
ون

ُ
ول
ُ
ق ي 
 
َاللهَف ي 

نَِّ ولُ:َر 
ُ
ق ي 
 
؟َف

 
ك بُّ نَْر  :َم 

ُ
ه
َ
َل
 
ون

ُ
ول
ُ
ق ي 
 
ف

اَ :َم 
ُ
ه
َ
نَِل

 
ولَّ

ُ
ق ي 
 
يْهََََِف

َ
ل َع  ُ

ى
َاللَّ

ى
لَّ َص  ِ

ى
سُولَُاللَّ َر  و 

ُ
ول:َه

ُ
ق ي 
 
مْ؟َف

ُ
َفِيك

 
ذِيَبُعِث

ى
جُلَُال الرَّ اَ

 
ذ
 
ه

ادِيَ
 
يُن
 
َف
ُ
ت
ْ
ق
َّ
د ص  َبِهَِو 

ُ
ت
ْ
ن آم 
 
َف ِ

ى
َاللَّ اب 

 
كَِت

ُ
ت
ْ
أ ر 
 
ولُ:َق

ُ
ق ي 
 
؟َف

 
مُك

ْ
عِل اَ م  :َو 

ُ
ه
َ
نَِل

 
ولَّ

ُ
ق ي 
 
َف م 

ى
ل س  و 

رَِ
ْ
ف
َ
أ
 
نَقدَصدقَف

َ
اءَأ م  َالسَّ ادٍَمِن 

 
ابًاَمُن َب 

ُ
ه
َ
حُواَل

 
ت
ْ
اف ةَِو 

َّ
ن ج 
ْ
َال بِسُوهَُمِن 

ْ
ل
َ
أ ةَِو 

َّ
ن ج 
ْ
َال وهَُمِن 

ُ
ش

ََ"َ: ال 
 
ق ِهِ«َ

صَ  َب 
َّ
د م  هَِ ِ

بَْ
 
ق َ ي ِ

َف 
ُ
ه
َ
ل َ
ُ
ح س 

ْ
يُف و  اَ طِيبِه  و  اَ وْحِه  ر  مِنَْ تِيهَِ

ْ
أ ي 
 
:َ»ف ال 

 
ق ةَِ"َ

َّ
ن ج 
ْ
ال َ

َ
إِلَ

َ
ُ
ق ي 
 
ابَطيبَالرّي    حَف ي 

ِّ
جْهَحسنَالث و 

ْ
تِيهَِرجلَحسنَال

ْ
أ ي  اََو 

 
ذ
 
َه

 
ك شُُّ ذِيَي 

ى
َبِال ْ بْشِِ

َ
ولُ:َأ

اََ
 
ن
َ
ولُ:َأ

ُ
ق ي 
 
َف ِ
بْْ
 
خ
ْ
ءَبِال ي جَِ

جْهَي  و 
ْ
َال
 
جْهُك و 

 
؟َف

 
ت
ْ
ن
َ
نَْأ :َم 

ُ
ه
َ
ولَُل

ُ
ق ي 
 
َف
ُ
د وع 

ُ
َت
 
ت
ْ
ن
ُ
كَ ذِي

ى
َال
 
وْمُك ي 

َ
َ
َإِلَ رْجِع 

َ
َأ بََّ َح 

 
ة اع  قِمَِالسَّ

َ
َأ بِّ َر 

 
ة اع  قِمَِالسَّ

َ
َأ بِّ ولُ:َر 

ُ
ق ي 
 
َف
ُ
الِح َالصَّ

 
ك
ُ
ل م  َ".ََع  الَِي

م  َو  لَِّي
ْ
ه
َ
َأ

يْهََِ
َ
َإِل ل  ز 

 
ةَِن خِر 

ْ
َالْ الٍَمِن  ب 

ْ
إِق و  اَ ي 

ْ
ن
ُّ
َالد اعٍَمِن 

 
قِط

ْ
َان ي ِ

َف 
 
ان
َ
كَ ا
 
َإِذ افِر 

َ
ك
ْ
َال
 
بْد ع 

ْ
َال
َّ
إِن :َ"َو  ال 

 
َق مِن 

َيَ  مَّ
ُ
َث ِ

صَ  ب 
ْ
َال
َّ
د َم 

ُ
ه
ْ
َمِن

 
جْلِسُون ي 

 
مُسُوحَُف

ْ
هُمَُال ع  وُجُوهَِم 

ْ
َال
ُ
َسُود

ٌ
ة
َ
ئِك

 
لَ اءَِم  م  ََالسَّ

ُ
ك
َ
ل ءَُم  ي جَِ

ََ ِ
ى
َاللَّ طٍَمِن 

 
خ َس 

َ
َإِلَ ي رُجَِ

ْ
َاخ

ُ
ة
 
بِيث

 
خ
ْ
سَُال

ْ
ف
َّ
الن اَ ه 

ُ
ت يَّ
َ
ولُ:َأ

ُ
ق ي 
 
سِهَِف

ْ
أ َر 
 
د
ْ
َعِن جْلِس  َي  بََّ وْتَِح  م 

ْ
ال

اََ
 
ه
ُ
ذ
ُ
خ
ْ
أ ي 
 
وفَالمبلولَف ينبَ عَالسفودَمنَالصُّ اَ م 

َ
كَ عها َجسدهَفينبَ  ي ِ

َف 
ُ
ق رَّ

 
ف
ُ
ت
 
:َ"َف ال 

 
"َق

َ
 
د مَْي 

َ
ل اَ
 
ه
 
ذ
 
خ
َ
اَأ
 
إِذ
 
اََف ه 

ْ
يخرجَمِن مُسُوحَِو 

ْ
َال
 
ك
ْ
َتِل ي ِ

ف  اَ
 
وه
ُ
ل جْع  َي  بََّ َح  ٍ

يْْ  َع 
 
ة
 
رْف
 
دِهَِط َي  ي ِ

ف  اَ
 
عُوه

ََ َمِن  ٍ
 
لَ َم 

َ
لَّ ع  اَ َبِه 

 
ون مُرُّ َي 

 
لَ
 
ف اَ َبِه 

 
ون

ُ
د صْع  ي 

 
رْضَِف

 ْ
جْهَِالْ َو 

َ
لَّ َع 

ْ
ت
 
ةٍَوُجِد

 
َرِي    حَِجِيف ِ

يَ  
ْ
ن
َ
أ
َ
ك

اَالرّوح
 
ذ
 
ه اَ وا:َم 

ُ
ال
 
ق َ

َّ
ةَِإِلَّ

َ
ئِك

 
لَ م 

ْ
ََََال نٍ

 
لَ
ُ
نَبنَف

 
:َفلَ

 
ون

ُ
ول
ُ
ق ي 
 
بيث؟َف

 
خ
ْ
ائِهََََِ-ال سْم 

َ
أ حَِ ب 

ْ
ق
َ
بِأ

اََ ي 
ْ
ن
ُّ
َالد ي ِ

ف  اَ َبِه  مََّّ َيُس 
 
ان
َ
كَ ي بَِ

ى
َََ-ال

ُ
ح
 
ت
ْ
َيُف

 
لَ
 
َف
ُ
ه
َ
َل
ُ
ح
 
ت
ْ
ف
 
يُسْت

 
ف اَ ي 

ْ
ن
ُّ
اءَِالد م  َالسَّ

َ
إِلَ اَ َبه  هِىي

 
ت
ْ
ن َي  بََّ ح 

يْهَِ
َ
ل َع  ُ

ى
َاللَّ

ى
لَّ َص  ِ

ى
سُولَُاللَّ َر 

َ
أ ر 
 
َق مَّ

ُ
َ"َث

ُ
ه
َ
َل

 
ون

ُ
ل
ُ
خ
ْ
د َي 

 
لَّ اءَِو  م  ابَُالسَّ بْو 

َ
هُمَْأ

َ
َل
ُ
ح
َّ
ت
 
ف
ُ
َت
 
َ)لَّ م 

ى
ل س  َو 

ََ يْ  َسِجِّ ي ِ
َف 
ُ
ه اب 
 
كَِت بُوا

ُ
ت
ْ
:َاك لَّ ج  َو  زَّ َع  ُ

ى
ولَُاللَّ

ُ
ق ي 
 
خياط(َف

ْ
َسمَال ي ِ

لَُف  م  ج 
ْ
َال
 
لِج َي  بََّ َح 

 
ة
َّ
ن ج 
ْ
ال

َ
ْ
ِك

ْ
نَْيُشِ م  :َ)و 

َ
أ ر 
 
َق مَّ

ُ
ث لََّفتطرحَروحهَطرحاَ

ْ
ف رْضَالسُّ

 
َالْ ي ِ

اءََِف  م  َالسَّ َمِن  رَّ
 
خ اَ م 

َّ
ن
َ
أ
َ
ك
 
َف ِ

ى
َبِاللَّ

انََِ
َ
ك
َ
ل تِيهَِم 

ْ
أ ي  دِهَِو  س  َج  ي ِ

َف 
ُ
َرُوحُه

ُ
اد ع 

ُ
ت
 
انَسحيق(َف

َ
ك َم  ي ِ

اَلرّي    حَف  بَِهِ هْوِي
 
تَ وْ
َ
أَ ُ بْْ

َّ
اَلط

ُ
ه
ُ
ف
 
ط
ْ
خ
 
ت
 
ف

وَ
ُ
ق ي 
 
ف رِيَ

ْ
د
َ
أ َ
 
لَّ اهَْ

 
ه اهَْ

 
ولُ:َه

ُ
ق ي 
 
ف َ:

 
ك بُّ ر  نَْ م  َ:

ُ
ه
َ
ل نَِ

 
ولَّ

ُ
ق ي 
 
ف انِهَِ يُجْلِس 

 
؟ََف

 
ك
ُ
دِين اَ م  َ:

ُ
ه
َ
ل نَِ

 
لَّ

اهََْ
 
ولُ:َه

ُ
ق ي 
 
مْ؟َف

ُ
َفِيك

 
ذِيَبُعِث

ى
جُلَُال اَالرَّ

 
ذ
 
ه اَ :َم 

ُ
ه
َ
نَِل

 
ولَّ

ُ
ق ي 
 
رِيَف

ْ
د
َ
َأ
 
اهَْلَّ

 
اهَْه

 
ولُ:َه

ُ
ق ي 
 
ف

ََ
ُ
ه
َ
ل حُواَ

 
ت
ْ
اف ارَِو 

َّ
َالن َمِن 

ُ
ه
َ
بدِيَفأفرشواَل نكَذبَع 

َ
اءَِأ م  َالسَّ ادٍَمِن 

 
ادِيَمُن

 
يُن
 
رِيَف

ْ
د
َ
َأ
 
اهَْلَّ

 
ه

ابًَ تَِب 
ْ
أ ي  َو 

ُ
عُه

 
لَ
ْ
ض
َ
َفِيهَِأ لِف 

 
ت
ْ
خ
 
َت بََّ هَُح  ُ بَْ

 
يْهَِق

َ
ل قَُع  يَّ

 
يُض و  اَ مُومُه  س  و  اَ

 
ه رُّ تِيهَِح 

ْ
أ ي 
 
ارَِف

َّ
َالن

َ
إِلَ يهََِاَ

ََ
 
وْمُك ي  اَ

 
ذ
 
ه يسوؤكَ ذِيَ

ى
بِال َ ْ بْشِِ

َ
أ ولَُ

ُ
ق ي 
 
ف ي    حَِ الرِّ َ يَِ ُ

ْ
مُن ابَِ ي 

ِّ
الث َ

ُ
بِيح

 
ق جْهَِ و 

ْ
ال َ
ُ
بِيح

 
ق جُلٌَ ر 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

122 
 

َ
 
ت
ْ
ن
ُ
ذِيَك

ى
ََََال

 
ك
ُ
ل م  ع  اَ

 
ن
َ
أ ولُ:َ

ُ
ق ي 
 
ف َ ِّ

َّ
بِالشِ ءَُ ي جَِ

ي  َ
ُ
جْه و 

ْ
ال َ

 
جْهُك و 

 
ف ؟َ

 
ت
ْ
ن
َ
أ نَْ م  ولُ:َ

ُ
ق ي 
 
ف َ
ُ
د وع 

ُ
ت

ََ
ى

لَّ َص 
ُ
َرُوحُه ج  ر 

 
اَخ

 
ادَفِيهِ:َإِذ

 
ز حوهَو 

 
ةَن اي  َرِو  ي ِ

ف  َو 
 
ة اع  قِمَِالسَّ

ُ
َت
 
َلَّ بِّ ولُ:َر 

ُ
ق ي 
 
َف
ُ
بِيث

 
خ
ْ
ال

َ
 ْ
الْ اءَِو  م  اَلسَّ يْْ   كٍَب 

َ
ل َم  لُّ

ُ
كَ يْهِ

َ
ل ََع  يْس 

َ
اءَِل م  اَلسَّ ابُ بْو 

َ
َأ
ُ
ه
َ
َل
ْ
ت تِح 

ُ
ف اءَِو  م  اَلسَّ ي ِ

كٍَف 
َ
ل َم  لُّ

ُ
ك رْضَِو 

لِهِمْ.َوَ  َبِرُوحِهَِمِنَْقِب  ج  َيُعْر 
ْ
ن
َ
َأ  
ى
َاللَّ

 
عُون

ْ
د مَْي 

ُ
ه َو 

َّ
ابٍَإِلَّ لَِب 

ْ
ه
َ
َمِنَْأ افِر 

َ
ك
ْ
َال ي ِ

عْب  َي 
ُ
سُه

ْ
ف
 
َن
ُ
  ع
ب ْ
ُ
ت

بَ  كٍَ
َ
ل م  َ لُّ

ُ
َك
ُ
ه
ُ
ن ع 
ْ
ل ي 
 
ف عُرُوقَِ

ْ
ال َ ع  ابَُم  بْو 

َ
أ قَُ

َ
ل
ْ
غ
ُ
ت و  اءَِ م  السَّ َ ي ِ

كٍَف 
َ
ل َم  لُّ

ُ
ك و  رْضَِ

 ْ
الْ و  اءَِ م  السَّ َ يْْ  

اهََُ و  َمِنَْقبلهمَ".َر 
ُ
ه َرُوح  َيُعْرِج 

 
َلَّ
ْ
ن
َ
َأ  
ى
َاللَّ

 
عُون

ْ
د مَْي 

ُ
ه َو 

َّ
ابٍَإِلَّ لَِب 

ْ
ه
َ
َمِنَْأ يْس 

َ
اءَِل م  السَّ

حْمد
َ
 أ

Overgeleverd door imam Aḥmad, zie: Ibn al-Qayyim, “Kitāb al-

Rūḥ”, 64-65. 

 

De overlevering van Aisha over zielen zijn als gerekruteerde 

soldaten 

De Profeet heeft gezegd: “zielen zijn als gerekruteerde soldaten, 

degenen die elkaar herkennen worden intiem, en degenen die 

botsen verschillen.” 

ََ
ْ
ت
َ
ال
 
ق عنهاَ َاللهَ ،َرض 

 
ة
 
ائِش ع  نَْ ع  َ،

 
ة مْر  ع  نَْ ع  عِيدٍ،َ س  بْنَِ َ حْبْ  ي  نَْ ع  َ

ُ
يْث

ى
الل َ ال 

 
ق َ ال 

ولَُ
ُ
ق َصلََّاللهَعليهَوسلمَي  َّ ي بَِ

َّ
َالن

ُ
مِعْت  َ"َس 

ُ
رْوَاح

َ
 الأ

ُ
ن

ُ
ا  ج

َ
ه

ْ
 مِن

َ
عَارَف

َ
مَا ت

َ
، ف

ٌ
ة

َ
د

ا
ن

َ
 مُج

ٌ
ود

فَ 
َ
ل
َ
ت

ْ
ا اخ

َ
ه

ْ
رَ مِن

َ
اك

َ
ن
َ
فَ، وَمَا ت

َ
ل
َ
ت
ْ
حََْ."ائ َي  ال 

 
ق َبَْو  ابْ 

 
ذ عِيدٍَبِه  َبْنَُس  حْبْ  َي  ي ِ

ب 
 
ث
َّ
د َح  وب  يُّ

َ
.نَُأ  

Overgeleverd door al-Bukhārī, boek 60, overlevering 11. Zie: Ibn 

al-Qayyim, “Kitāb al-Rūḥ”, 192. 

 

De overlevering van Abdullah ibn Masʻūd over Q. 17:85 

Abdullah ibn Masʻūd over dit vers zei: “Eens liep de Profeet – 

vrede zij met hem – samen met mij op een plantage, toen hij 

uitrustte op een stengel van een palmblad, kwamen er wat joden 

voorbij gelopen. Sommigen van hen zeiden tegen de anderen: 

“Vraag hem over de rūḥ.” Terwijl andere zeiden: “Wat is de reden 

dat je dat zal vragen?” Weer andere zeiden: “Vraag hem dat niet, 

want hij zal je een antwoord geven wat je niet leuk zou vinden.” 

Toch zeiden ze: “Vraag hem.” Dus zij vroegen hem over de rūḥ. 

De Profeet – vrede zij met hem – bleef stil en gaf geen antwoord, 

en ik wist dat hij openbaring ontving, dus ik bleef waar ik was. 

Toen de openbaring klaar was, zei de Profeet – vrede zij met hem 

–: “En zij vragen jou (o Mohammed) over de ziel. Zeg: “De ziel 



APPENDIX III 

 

123 

 

behoort tot de Zaak van mijn Heer. En jullie is slechts een geringe 

mate van kennis (hierover) gegeven.” 

نََْ اهِيمُ،َع  َإِبْر  ي ِ
ب 
 
ث
َّ
د َح  ال 

 
شُ،َق عْم 

 
الْ اَ

 
ن
 
ث
َّ
د ،َح  ي نَِ

َ
أ اَ
 
ن
 
ث
َّ
د اثٍ،َح  صَِبْنَِغِي 

ْ
ف رَُبْنَُح  عُم  اَ

 
ن
 
ث
َّ
د ح 

َ ي ِ
َصلََّاللهَعليهَوسلمَف  ِّ ي بَِ

َّ
َالن ع  م  اَ

 
ن
َ
أ اَ
 
يْن َب  ال 

 
ق  َ َاللهَعنهَ رض   ََ ِ

ى
بْدَِاللَّ نَْع  ،َع 

 
ة م 

 
ق
ْ
ل ع 

َ
َ

لَّ َع  ٌ كِئ
َّ
مُت َ و 

ْ
ه و  رْثٍَ وحِ،َح  الرُّ نَِ وهَُع 

ُ
ل عْضٍَس  لِب  هُمَْ

ُ
عْض ب  َ ال 

 
ق
 
ف َ،

ُ
هُود ي 

ْ
ال َ رَّ م  َ

ْ
إِذ سِيبٍَ َع 

َ
ْ
ك
 
ءٍَت ْ

 
مَْبِشِ

ُ
ك
ُ
بِل
ْ
ق
 
سْت َي 

 
هُمَْلا

ُ
عْض َب  ال 

 
ق يْهِ،َو 

َ
مَْإِل

ُ
ك اب  ر  اَ َم  ال 

 
ق
 
وهَُف

ُ
ل
َ
أ س 
 
وهَُف

ُ
ل واَس 

ُ
ال
 
ق
 
َف
ُ
ه
 
ون
ُ
ه ر 

َصلََّاللهَع ُّ ي بَِ
َّ
َالن

 
ك مْس 

َ
أ
 
وحَِف نَِالرُّ َع  َيُوج 

ُ
ه
َّ
ن
َ
َأ
ُ
لِمْت ع 

 
ا،َف

ً
يْئ
 
يْهِمَْش

َ
ل َع 

َّ
رُد مَْي 

َ
ل
 
ليهَوسلمَف

ََ ال 
 
َق جُْ و 

ْ
اَل ل  ز 

 
ن اَ مَّ

َ
ل
 
،َف امِي

 
ق َم 

ُ
مْت

ُ
ق
 
يْهِ،َف

َ
ي }إِل

مْرِ رَبِّ
َ
 أ

ْ
 مِن

ُ
وح لِ الرُّ

ُ
وحِ ق نِ الرُّ

َ
 ع

َ
ك

َ
ون

ُ
ل
َ
سْأ

َ
وَي

 
ا
لِيل

َ
 ق

ا
مِ إِلا

ْ
عِل

ْ
 ال

َ
مْ مِن

ُ
وتِيت

ُ
.{وَمَا أ  

Overgeleverd door al-Bukhārī, boek 65, overlevering 243. Zie: 

Ibn Kathir, “Tafsir Ibn Kathir (Abridged)”, 76. 

 

De overlevering van Ibn ʻAbbās over Q. 17:85  

Al-ʻAwfī heeft overgeleverd dat Ibn ʻAbbās zei: “Dit ging over 

toen de joden tegen de Profeet – vrede zij met hem – zeiden: 

“Vertel ons over de rūḥ en hoe de rūḥ in het lichaam wordt gestraft 

(want de rūḥ is iets waar alleen Allah kennis over heeft, en er was 

geen openbaring over). Hij antwoorde hen niet, en toen kwam 

Jibrīl naar hem en zei: “Zeg: “De ziel behoort tot de Zaak van mijn 

Heer. En jullie is slechts een geringe mate van kennis (hierover) 

gegeven.”195 Toen de Profeet – vrede zij met hem – dit aan hen 

vertelde, zeiden zij: “Wie heeft jou dit verteld?” Hij zei: “Jibrīl 

bracht het bij mij van Allah.” Zij zeiden: “Bij Allah, niemand 

heeft het jou verteld, behalve onze vijand (d.w.z. Jibrīl). Toen 

openbaarde Allah: “Zeg (O Mohammed): “Wie een vijand is van 

Jibrīl, waarlijk, hij heeft het (d.w.z. deze Koran) met de 

Toestemming van Allah op jouw hart neergezonden, ter 

bevestiging van datgene wat daarvóór was geopenbaard.” 

نََِ َع 
 
ك
 
ون
ُ
ل
َ
سْ أ ي  َقولهَ}َو  ي

َعنَابنَعباسَف  ي
وحَِٱقالَالعوف  {َالْية،َوذلكَأنَاليهودَََلرُّ

اَلجسد،ََ ي
َف  اَلبَي اَلروح تَعذب اَلروح،َوكيف عن أَخبَناَ َصلََّاللهَعليهَوسلم لَلنبَي قالوا

الروحَمنَالله ،َفأتاهَجبَيلَوإنماَ
ً
ء،َفلمَيُحِرَْإليهمَشيئا ،َولمَيكنَنزلَعليهَفيهَشِي

لََََِهفقالَل
ُ
وحَُٱ}َق نََََلرُّ مَمِّ

ُ
وتِيت

ُ
أ آَ م  َو  نَِّ مْرَِر 

َ
مَِٱمِنَْأ

ْ
عِل
ْ
َصلَََََّل َ{َفأخبَهمَالنبَي

ً
لِيلا

 
َق
َّ
إِلا

َبهَجبَيلَمنَعندَالله،ََ ي
اللهَعليهَوسلمَبذلك،َفقالواَمنَجاءكَبهذا؟َقالَجاءن 

 
195 Q. 17:85 



IBN AL-QAYYIM’S NOTIE VAN DE ZIEL 

 

124 
 

جَِفقالوَ
ِّ
اَل وًّ

ُ
د َع 

 
ان
َ
كَ ن لَْم 

ُ
قالهَلكَإلاَعدونا،َفأنزلَالله}َق يلَ اَلهَواللهَماَ ِ

ََََبَْ
ُ
ه
َ
ل زَّ
 
َن
ُ
ه
َّ
إِن
 
ف

نَِ
ْ
َبِإِذ

 
بِك

ْ
ل
 
َق ٰ

َ
لَّ َِٱع 

ى
يْهَِ{َالبقرةََللَّ

 
د َي  يْْ   ب  اَ م 

ِّ
ل اَ
ً
ق
ِّ
د 97مُص   

Zie: Ibn Kathir, “Tafsir Ibn Kathir (Abridged)”, 77. 

 

De overlevering in de tafsīr van Fakhr al-Dīn al-Rāzī over Q. 

17:85 

“Er is overgeleverd dat de joden tegen de Quraysh zeiden: “vraag 

Mohammed over drie zaken, als hij jullie inlicht over twee en 

zwijgt over de derde is hij een Profeet: vraag hem over de mensen 

van de grot (Aṣḥāb al-Kahf), Dhū al-Qarnayn en over de ziel 

(rūḥ).” Zij vroegen dit aan de Boodschapper van Allah, waarop 

hij – vrede zij met hem – zei: “Ik zal jullie hier morgen over 

inlichten”, zonder dat hij in shā’ Allah (als Allah het wil) zei. 

Hierop werd er vier dagen niets aan hem geopenbaard, waarna 

Allah openbaarde: “En zeg waarlijk niet over iets: “Waarlijk, ik 

zal het morgen doen.” Behalve (als je daarbij zegt:) in shā’ 

Allah”.196 Toen heeft hij het verhaal van de mensen van de grot 

(Aṣḥāb al-Kahf) en Dhū al-Qarnayn uitgelegd en zweeg over de 

ziel, waarop Allah over openbaarde: “De ziel behoort tot de Zaak 

van mijn Heer.”197 En hij toonde aan dat het verstand van de 

schepping niet in staat is de waarheid van de ziel te kennen: “En 

jullie is slechts een geringe mate van kennis (hierover) gegeven.” 

َوأمسكَعنَ َعنَثلاثَفإنَأخبَكمَباثنتيْ 
ً
روىَأنَاليهودَقالواَلقريشَاسألواَمحمدا

فسألواَ الروحَ وعنَ َ القرنيْ  ذيَ وعنَ الكهفَ أصحابَ اسألوهَعنَ َ: نبَي فهوَ الثالثةَ

َأخبَكمَولمََََرسولَاللهَصلََّاللهَعليهَوسلمَعنَهذهَالثلاثةَفقالَعليه
ً
السلام:َغدا

بَعده:}ََ اَلوجي نَزل ثَم
ً
يَوما أَربعيْ  اَلوجي إَنَشاءَاللهَفانقطعَعنه ء  يقل ْ َ

 لِشَ
ا
ن

َ
ول

ْ
ق

َ
 ت

َ
وَلا

  ُ ه
اء ٱللَّ

َ
ش

َ
ن ي

َ
 أ

ا
 إِلا

ً
دا

َ
 غ

َ
لِك اعِلٌ ذٰ

َ
 ف

ى
[َثمَفشَلهمَقصةَأصحاب23َ،24ََ{َ]الكهف:َإِبّ

سَْ ي  َوأبهمَقصةَالروحَونزلَفيهَقولهَتعالَ:َ}َو  نِ  الكهفَوقصةَذيَالقرنيْ 
َ
 ع

َ
ك

َ
ون

ُ
ل
َ
ـئ

مْرِ رَبّى 
َ
 أ

ْ
 مِن

ُ
وح لِ ٱلرُّ

ُ
وحِ ق َأنَعقولَالخلقَقاصرةَعنَمعرفةَحقيقةَالروحََٱلرُّ {َوبيْ 

 فقال:َ
ا
مِ إِلا

ْ
عِل

ْ
ن ٱل م مى

ُ
وتِيت

ُ
 } وَمَا أ

ا
لِيل

َ
َ{َق  

Zie: Fakhr al-Dīn al-Rāzī, Mafātīḥ al-Ghayb, vol. 21, p. 391-392. 

Geraadpleegd van https://al-maktaba.org/book/23635/3635 op 

6 april 2021. Deze overlevering is onder andere opgenomen door 

 
196 Q. 18:23-24 
197 Q. 17:85 

https://al-maktaba.org/book/23635/3635%20op%206%20april%202021
https://al-maktaba.org/book/23635/3635%20op%206%20april%202021


APPENDIX III 

 

125 

 

ʻAlī bin Aḥmad al-Wāhidī (gest. 468/1076) in zijn Asbāb al-Nuzūl 

al-Qur’ān. Zie: ʻAlī bin Aḥmad al-Wāhidī. Asbāb al-Nuzūl al-

Qur’ān. (Reasons and occasions of revelation of the Holy Quran). 

Ed. Kamāl Basyūni Zaghlūl. Dar al-Kutub al-Ilmiyah. Beirut: 

2016. P. 299 

De overlevering over het inblazen van de ziel door de Engel 

Ibn Masʻūd heeft verteld: “De Boodschapper van Allah, en hij is 

de Waarheidsgetrouwe, de Geloofwaardige, heeft ons verteld: 

“Waarlijk, de schepping van eenieder van jullie vindt plaats in de 

buik van zijn moeder, dit gedurende veertig dagen in de vorm van 

een levensklem. Daarna is het net zo lang een bloedklonter. 

Vervolgens is het net zo lang een vleesklomp. Dan wordt het er 

een Engel naar hem gestuurd die in hem de ziel blaast en die belast 

is met het opschrijven van de volgende vier zaken: zijn 

levensonderhoud, zijn sterfdag, zijn daden en of hij een 

ellendeling of gelukzalige zal zijn (in het Hiernamaals). Bij Allah, 

buiten Wie er geen god is, iemand van jullie zal werkelijk het soort 

daden verrichten dat toebehoort aan de mensen van het Paradijs, 

totdat er tussen hem en dit (Paradijs) niet meer dan armslengte 

afstand is. Dan overkomt hem datgene wat voor beschikt is en hij 

zal het soort daden verrichten dat toebehoort aan de mensen van 

de Hel, waarna hij deze (uiteindelijk) zal binnentreden. En (zo 

ook) zal iemand van jullie het soort daden verrichten dat 

toebehoort aan de mensen van de Hel, totdat tussen hem en deze 

(Hel) niet meer dan een armslengte afstand is. Dan overkomt hem 

datgene wat voorbeschikt is en hij zal het soort daden verrichten 

dat toebehoort aan de mensen van het Paradijs, waarna hij dit 

(uiteindelijk) zal binnentreden.”” 

َصلَََّ ِ
ى
سُولَُاللَّ ر  اَ

 
ن
 
ث
َّ
د :َح  ال 

 
َق
ُ
ه
ْ
ن َاُللهَع  ي  ِ

ض  سْعُودٍَر  َبْنَِم  ِ
ى
بْدَِاللَّ نَِع  حْم  بْدَِالرَّ َع  ي نَِ

َ
نَْأ ع 

سلمََ وَ عليهَ َ-اللهَ
ُ
وق

ُ
صْد م 

ْ
ال َ
ُ
ادِق الصَّ َ و 

ُ
ه َ-و 

 
خ عَُ يُجْم  مَْ

ُ
ك
 
د ح 

َ
أ َ
َّ
"إن هََِ:َ مِّ

ُ
أ نَِ

ْ
ط ب  َ ي ِ

ف  َ
ُ
ه
ُ
ق
ْ
ل

َ
ْ
َمُض

ُ
ون

ُ
ك َي  مَّ

ُ
،َث

 
لِك

 
َذ ل 

ْ
َمِث

ً
ة
 
ق
َ
ل َع 

ُ
ون

ُ
ك َي  مَّ

ُ
،َث
ً
ة
 
ف
ْ
ط
ُ
ن وْمًاَ َي  عِيْ   رْب 

َ
لََُأ َيُرْس  مَّ

ُ
،َث

 
لِك

 
َذ ل 

ْ
َمِث

ً
ة
 
غ

لِهِ،ََ ج 
َ
أ قِهِ،َو 

ْ
بَِرِز

ْ
ت
َ
اتٍ:َبِك لِم 

َ
كَ عِ رْب   

َ
رَُبِأ م 

ْ
يُؤ ،َو  وح  َفِيهَِالرُّ

ُ
خ
ُ
ف
ْ
ن ي 
 
َف
ُ
ك
َ
ل م 
ْ
يْهَِال

َ
َإل ٍّ ي قَِ

 
ش لِهِ،َو  م  ع  و 

لَُبَِ عْم  ي 
َ
مَْل

ُ
ك
 
د ح 

َ
َأ
َّ
هَُإن ُ بْْ

 
َغ
 
ه
َ
َإل

 
ذِيَلَّ

ى
َال ِ

ى
للَّ
َ
ا و 
 
عِيدٍ؛َف مَْس 

َ
ََأ

ُ
ون

ُ
ك ي  اَ َم  بََّ ةَِح 

َّ
ن ج 
ْ
لَِال

ْ
ه
َ
لَِأ م  ع 

َ
ْ
د ي 
 
ارَِف

َّ
لَِالن

ْ
ه
َ
لَِأ م  لَُبِع  عْم  ي 

 
ابَُف

 
كِت
ْ
يْهَِال

َ
ل سْبِقَُع  ي 

 
َف
ٌ
اع َذِر 

َّ
إلَّ اَ ه 

 
يْن ب  َو 

ُ
ه
 
يْن مََْب 

ُ
ك
 
د ح 

َ
َأ
َّ
إِن ا.َو  ه 

ُ
ل
ُ
خ

يَ 
 
ابَُف

 
كِت
ْ
يْهَِال

َ
ل سْبِقَُع  ي 

 
َف
ٌ
اع َذِر 

َّ
إلَّ اَ ه 

 
يْن ب  َو 

ُ
ه
 
يْن َب 

ُ
ون

ُ
ك ي  اَ َم  بََّ ارَِح 

َّ
لَِالن

ْ
ه
َ
لَِأ م  لَُبِع  عْم  ي 

َ
لََُل عْم 

مُسْلِمٌ[ [َ،َ]و  ارِيُّ
 
بُخ
ْ
اهَُال و  ا".َ]ر  ه 

ُ
ل
ُ
خ
ْ
د ي 
 
ةَِف

َّ
ن ج 
ْ
لَِال

ْ
ه
َ
لَِأ م   بِع 

Zie: Ibn al-Qayyim, “Kitāb al-Rūḥ”, 223.



 

 
 



 

 
 

 


